


Juan David Nasio

ENSEÑANZA DE 7
CONCEPTOSCRUC~ES

DEL PSICOANALISIS

Juan David Nasio

ENSEÑANZA DE 7
CONCEPTOSCRUC~ES

DEL PSICOANALISIS

Juan David Nasio

ENSEÑANZA DE 7
CONCEPTOSCRUC~ES

DEL PSICOANALISIS



ENSENANZA DE 7
CONCEPTOS
CRUCIALES

DEL PSICOANALISIS

por

JUAN DAVID NASIO

ENSENANZA DE 7
CONCEPTOS
CRUCIALES

DEL PSICOANALISIS

por

JUAN DAVID NASIO

ENSENANZA DE 7
CONCEPTOS
CRUCIALES

DEL PSICOANALISIS

por

JUAN DAVID NASIO



Título del original en francés:
Enseignement de 7 concepts crucioux de la psychanalyse
© by Editions Rivages 1988

Traducción: Graciela KIein
Cubierta: armado: Acuatro

ilustración: Carlos Nine

Cuarta edición, abril de 1996, Barcelona

Derechos para todas las ediciones en castellano

© by Editorial Gedisa, S. A.
Muntaner, 460, entlo., 1.a

Tel. 201 60 00
08006 - Barcelona, España

ISBN: 84-7432-425-4
Depósito legal: B. 18.246 - 1996

Impreso en Romanya Valls, S. A.
C/. Verdaguer 1, Capellades (Barcelona)

Impreso en España
Printed in Spain

Queda prohibida la reproducción total o parcial por cualquier medio
de impresión, en forma idéntica, extractada o modificada, en caste­
llano o cualquier otro idioma.

Título del original en francés:
Enseignement de 7 concepts crucioux de la psychanalyse
© by Editions Rivages 1988

Traducción: Graciela KIein
Cubierta: armado: Acuatro

ilustración: Carlos Nine

Cuarta edición, abril de 1996, Barcelona

Derechos para todas las ediciones en castellano

© by Editorial Gedisa, S. A.
Muntaner, 460, entlo., 1.a

Tel. 201 60 00
08006 - Barcelona, España

ISBN: 84-7432-425-4
Depósito legal: B. 18.246 - 1996

Impreso en Romanya Valls, S. A.
C/. Verdaguer 1, Capellades (Barcelona)

Impreso en España
Printed in Spain

Queda prohibida la reproducción total o parcial por cualquier medio
de impresión, en forma idéntica, extractada o modificada, en caste­
llano o cualquier otro idioma.

Título del original en francés:
Enseignement de 7 concepts crucioux de la psychanalyse
© by Editions Rivages 1988

Traducción: Graciela KIein
Cubierta: armado: Acuatro

ilustración: Carlos Nine

Cuarta edición, abril de 1996, Barcelona

Derechos para todas las ediciones en castellano

© by Editorial Gedisa, S. A.
Muntaner, 460, entlo., 1.a

Tel. 201 60 00
08006 - Barcelona, España

ISBN: 84-7432-425-4
Depósito legal: B. 18.246 - 1996

Impreso en Romanya Valls, S. A.
C/. Verdaguer 1, Capellades (Barcelona)

Impreso en España
Printed in Spain

Queda prohibida la reproducción total o parcial por cualquier medio
de impresión, en forma idéntica, extractada o modificada, en caste­
llano o cualquier otro idioma.



A LA MEMORIA DE
FRANCOISE DOLTO

Los fundamentos del psicoanálisis
que nos transmitieron nuestros maestros

sólo serán nuestros fundamentos a condición de
conquistarlos y de hacerlos nuestros.

Tal vez entonces tengamos, a nuestro tumo,
la oportunidad de transmitirlos a los

psicoanalistas de las
generaciones por venir.

A LA MEMORIA DE
FRANCOISE DOLTO

Los fundamentos del psicoanálisis
que nos transmitieron nuestros maestros

sólo serán nuestros fundamentos a condición de
conquistarlos y de hacerlos nuestros.

Tal vez entonces tengamos, a nuestro tumo,
la oportunidad de transmitirlos a los

psicoanalistas de las
generaciones por venir.

A LA MEMORIA DE
FRANCOISE DOLTO

Los fundamentos del psicoanálisis
que nos transmitieron nuestros maestros

sólo serán nuestros fundamentos a condición de
conquistarlos y de hacerlos nuestros.

Tal vez entonces tengamos, a nuestro tumo,
la oportunidad de transmitirlos a los

psicoanalistas de las
generaciones por venir.



A Franzini, M. Gaugain, S. Le Poulichet,
Ch. Oddoux, Ch. Sañati, L. Zolty están estrechamente

asociados conmigo en la existencia de esta obra.

A Franzini, M. Gaugain, S. Le Poulichet,
Ch. Oddoux, Ch. Sañati, L. Zolty están estrechamente

asociados conmigo en la existencia de esta obra.

A Franzini, M. Gaugain, S. Le Poulichet,
Ch. Oddoux, Ch. Sañati, L. Zolty están estrechamente

asociados conmigo en la existencia de esta obra.



Indice

PRESENTACIÓN. por LilÚJ1U! Zolty 11

l. El concepto de castraci6n 13

2. El concepto de falo 43

3. El concepto de narcisismo 61

4. El concepto de sublimaci6n 101

5. El concepto de identificaci6n 133

6. El concepto de supery6 ._.............................................................. 179

7. El concepto de forclusi6n 209

Indice

PRESENTACIÓN. por LilÚJ1U! Zolty 11

l. El concepto de castraci6n 13

2. El concepto de falo 43

3. El concepto de narcisismo 61

4. El concepto de sublimaci6n 101

5. El concepto de identificaci6n 133

6. El concepto de supery6 ._.............................................................. 179

7. El concepto de forclusi6n 209

Indice

PRESENTACIÓN. por LilÚJ1U! Zolty 11

l. El concepto de castraci6n 13

2. El concepto de falo 43

3. El concepto de narcisismo 61

4. El concepto de sublimaci6n 101

5. El concepto de identificaci6n 133

6. El concepto de supery6 ._.............................................................. 179

7. El concepto de forclusi6n 209





Presentación
Cómo definir un concepto

psicoanalítico

Es sabido cuánto resistieron los conceptos ps.icoanalí.
ticos las definiciones demasiado estrictas y cómo fueron
cargados con significaciones múltiples, e incluso con­
tradictorias, desde que Freud escribió su obra. ¿Cómo ba­
Ilar entonces, para cada uno de estos conceptos, la signifi­
cación más precisa? El desarrollo del psicoanálisis, la di·
versidad de las corrientes teóricas y la vulgarización del
vocabulario psicoanalítico hicieron imposible la determi­
nación de un sentido unívoco para cada concepto. El con·
cepto cambia y se diversifica según las palabras que lo
expresan, la perspectiva que lo sitúa y el artificio de su ex­
posición. El sentido conceptual está siempre determinado
por la articulación del concepto con el conjUnto de la red
teórica, la prueba de la práctica, las palabras que lo.enun­
cian e incluso por el lugar que dicbo concepto ocupa en el
lenguaje de la comunidad psicoanalítica en una época da­
da. Así, un concepto psicoanalítico recibirá tantos sentidos
como pertenencias a distintos contextos tenga; por eso po­
demos afirmar que, en psicoanálisis, toda significación
conceptual es, en definitiva, una significación contextua\.

No obstante, esta ausencia de una significación uní­
voca atribuida a una noción, no atenta -como se podría
creer- contra la coherencia de nuestra teoría. Lo que nos
exige el rigor no es que suprimamos todo concepto
ambiguo sino que encontremos la significación principal
entre las diversas significaciones contextuales. Entonces,
¿cómo evaluar y elegir el sentido conceptual más preciso?
Algunos autores elegirán el sentido histórico, reconstruido

www.esnips.com/web/Psique
11

Presentación
Cómo definir un concepto

psicoanalítico

Es sabido cuánto resistieron los conceptos ps.icoanalí.
ticos las definiciones demasiado estrictas y cómo fueron
cargados con significaciones múltiples, e incluso con­
tradictorias, desde que Freud escribió su obra. ¿Cómo ba­
Ilar entonces, para cada uno de estos conceptos, la signifi­
cación más precisa? El desarrollo del psicoanálisis, la di·
versidad de las corrientes teóricas y la vulgarización del
vocabulario psicoanalítico hicieron imposible la determi­
nación de un sentido unívoco para cada concepto. El con·
cepto cambia y se diversifica según las palabras que lo
expresan, la perspectiva que lo sitúa y el artificio de su ex­
posición. El sentido conceptual está siempre determinado
por la articulación del concepto con el conjUnto de la red
teórica, la prueba de la práctica, las palabras que lo.enun­
cian e incluso por el lugar que dicbo concepto ocupa en el
lenguaje de la comunidad psicoanalítica en una época da­
da. Así, un concepto psicoanalítico recibirá tantos sentidos
como pertenencias a distintos contextos tenga; por eso po­
demos afirmar que, en psicoanálisis, toda significación
conceptual es, en definitiva, una significación contextua\.

No obstante, esta ausencia de una significación uní­
voca atribuida a una noción, no atenta -como se podría
creer- contra la coherencia de nuestra teoría. Lo que nos
exige el rigor no es que suprimamos todo concepto
ambiguo sino que encontremos la significación principal
entre las diversas significaciones contextuales. Entonces,
¿cómo evaluar y elegir el sentido conceptual más preciso?
Algunos autores elegirán el sentido histórico, reconstruido

www.esnips.com/web/Psique
11

Presentación
Cómo definir un concepto

psicoanalítico

Es sabido cuánto resistieron los conceptos ps.icoanalí.
ticos las definiciones demasiado estrictas y cómo fueron
cargados con significaciones múltiples, e incluso con­
tradictorias, desde que Freud escribió su obra. ¿Cómo ba­
Ilar entonces, para cada uno de estos conceptos, la signifi­
cación más precisa? El desarrollo del psicoanálisis, la di·
versidad de las corrientes teóricas y la vulgarización del
vocabulario psicoanalítico hicieron imposible la determi­
nación de un sentido unívoco para cada concepto. El con·
cepto cambia y se diversifica según las palabras que lo
expresan, la perspectiva que lo sitúa y el artificio de su ex­
posición. El sentido conceptual está siempre determinado
por la articulación del concepto con el conjUnto de la red
teórica, la prueba de la práctica, las palabras que lo.enun­
cian e incluso por el lugar que dicbo concepto ocupa en el
lenguaje de la comunidad psicoanalítica en una época da­
da. Así, un concepto psicoanalítico recibirá tantos sentidos
como pertenencias a distintos contextos tenga; por eso po­
demos afirmar que, en psicoanálisis, toda significación
conceptual es, en definitiva, una significación contextua\.

No obstante, esta ausencia de una significación uní­
voca atribuida a una noción, no atenta -como se podría
creer- contra la coherencia de nuestra teoría. Lo que nos
exige el rigor no es que suprimamos todo concepto
ambiguo sino que encontremos la significación principal
entre las diversas significaciones contextuales. Entonces,
¿cómo evaluar y elegir el sentido conceptual más preciso?
Algunos autores elegirán el sentido histórico, reconstruido

www.esnips.com/web/Psique
11



siguiendo las grandes etapas de evolución de una noción.
En cambio J. D. Nasio, sin descartar la pertinencia de es­
ta elección cronológica, se preocupó en este libro por otra
cuestión. A fin de circunscribir la significación principal,
se preguntó ante y sobre todo si la existencia de un con­
cepto era o no necesaria. En efecto, un verdadero concepto
siempre surge en virtud de una necesidad propia a la tra­
ma conceptual de la cual forma parte y, en consecuencia,
si se quiere conocer su significación principal, se ha de in­
vestigar su signifICación umbilical. A fin de encontrar el
sentido más apropiado para un concepto se intentará res­
ponder a la pregunta de la necesidad de su nacimiento, de
su razón de ser, y se investigará por qué y cómo está an­
clado al suelo de la teoría. Así, la articulación fundamen­
tal de cada uno de los conceptos estudiados en este libro
surgió de la respuesta a esta interrogación constante de J.
D. Nasio: ¿cuál es la razón de existir de cada concepto
psicoanalítico? ¿Cuál la encrucijada teórica que hace nece­
saria su existencia? ¿Cuál el problema que viene a solu­
cionar?

El lector atento descubrirá, a lo largo de su lectura,
las múltiples ramificaciones de un concepto, ya que cada
uno de los siete conceptos va siendo esclarecido por otro.
Participará de la edificación metodológica básica del psico­
análisis y -mérito importante de este libro- podrá perci­
bir el alcance clínico de los textos aquí expuestos.

Liliane Zolty

12

siguiendo las grandes etapas de evolución de una noción.
En cambio J. D. Nasio, sin descartar la pertinencia de es­
ta elección cronológica, se preocupó en este libro por otra
cuestión. A fin de circunscribir la significación principal,
se preguntó ante y sobre todo si la existencia de un con­
cepto era o no necesaria. En efecto, un verdadero concepto
siempre surge en virtud de una necesidad propia a la tra­
ma conceptual de la cual forma parte y, en consecuencia,
si se quiere conocer su significación principal, se ha de in­
vestigar su signifICación umbilical. A fin de encontrar el
sentido más apropiado para un concepto se intentará res­
ponder a la pregunta de la necesidad de su nacimiento, de
su razón de ser, y se investigará por qué y cómo está an­
clado al suelo de la teoría. Así, la articulación fundamen­
tal de cada uno de los conceptos estudiados en este libro
surgió de la respuesta a esta interrogación constante de J.
D. Nasio: ¿cuál es la razón de existir de cada concepto
psicoanalítico? ¿Cuál la encrucijada teórica que hace nece­
saria su existencia? ¿Cuál el problema que viene a solu­
cionar?

El lector atento descubrirá, a lo largo de su lectura,
las múltiples ramificaciones de un concepto, ya que cada
uno de los siete conceptos va siendo esclarecido por otro.
Participará de la edificación metodológica básica del psico­
análisis y -mérito importante de este libro- podrá perci­
bir el alcance clínico de los textos aquí expuestos.

Liliane Zolty

12

siguiendo las grandes etapas de evolución de una noción.
En cambio J. D. Nasio, sin descartar la pertinencia de es­
ta elección cronológica, se preocupó en este libro por otra
cuestión. A fin de circunscribir la significación principal,
se preguntó ante y sobre todo si la existencia de un con­
cepto era o no necesaria. En efecto, un verdadero concepto
siempre surge en virtud de una necesidad propia a la tra­
ma conceptual de la cual forma parte y, en consecuencia,
si se quiere conocer su significación principal, se ha de in­
vestigar su signifICación umbilical. A fin de encontrar el
sentido más apropiado para un concepto se intentará res­
ponder a la pregunta de la necesidad de su nacimiento, de
su razón de ser, y se investigará por qué y cómo está an­
clado al suelo de la teoría. Así, la articulación fundamen­
tal de cada uno de los conceptos estudiados en este libro
surgió de la respuesta a esta interrogación constante de J.
D. Nasio: ¿cuál es la razón de existir de cada concepto
psicoanalítico? ¿Cuál la encrucijada teórica que hace nece­
saria su existencia? ¿Cuál el problema que viene a solu­
cionar?

El lector atento descubrirá, a lo largo de su lectura,
las múltiples ramificaciones de un concepto, ya que cada
uno de los siete conceptos va siendo esclarecido por otro.
Participará de la edificación metodológica básica del psico­
análisis y -mérito importante de este libro- podrá perci­
bir el alcance clínico de los textos aquí expuestos.

Liliane Zolty

12



1

El concepto de
CASTRACION

1

El concepto de
CASTRACION





El concepto de castración

En psicoanálisis, el concepto de ·castración" no res­
ponde a la acepción corriente de mutilación de los órganos
sexuales masculinos, sino que designa una experiencia psí­
quica compleja, vivida inconscientemente por el nil\o a los
cinco al\os aproximadamente, y que es decisiva para la
asunción de su futura identidad sexual. Lo esencial de esta
experiencia radica en el hecho de que el nil\o reconoce por
primera vez -al precio de la angustia-la diferencia ana­
tómica de los sexos. Hasta ese momento vivía en la ilusión
de la omnipotencia; de ahí en más, con la experiencia de la
castración, podrá aceptar que el universo está compuesto
por hombres y mujeres, y que el cuerpo tiene límites; es
decir, aceptar que su pene de nil\o jamás le permitirá con·
cretar sus intensos deseos sexuales dirigidos a la madre.

Sin embargo, el complejo de castración que vamos a
presentar como una etapa en la evolución de la sexualidad
infantil, no se reduce a un simple mom~nto cronológico.
Por el contrario, la experiencia inconsciente de la castra­
ción se ve renovada sin cesar a 10 largo de la existencia y
puesta en juego nuevamente de modo peculiar en la cura
analítica del paciente adulto. En efecto, uno de los fines de
la experiencia analítica es posibilitar y reactivar en la vi­
da ádulta la experiencia por la que atravesamos en la in·
fancia: admitir con dolor que los límites del cuerpo son
más estrechos que los límites del deseo.

*• *

www.esnips.com/web/Psique 15

El concepto de castración

En psicoanálisis, el concepto de ·castración" no res­
ponde a la acepción corriente de mutilación de los órganos
sexuales masculinos, sino que designa una experiencia psí­
quica compleja, vivida inconscientemente por el nil\o a los
cinco al\os aproximadamente, y que es decisiva para la
asunción de su futura identidad sexual. Lo esencial de esta
experiencia radica en el hecho de que el nil\o reconoce por
primera vez -al precio de la angustia-la diferencia ana­
tómica de los sexos. Hasta ese momento vivía en la ilusión
de la omnipotencia; de ahí en más, con la experiencia de la
castración, podrá aceptar que el universo está compuesto
por hombres y mujeres, y que el cuerpo tiene límites; es
decir, aceptar que su pene de nil\o jamás le permitirá con·
cretar sus intensos deseos sexuales dirigidos a la madre.

Sin embargo, el complejo de castración que vamos a
presentar como una etapa en la evolución de la sexualidad
infantil, no se reduce a un simple mom~nto cronológico.
Por el contrario, la experiencia inconsciente de la castra­
ción se ve renovada sin cesar a 10 largo de la existencia y
puesta en juego nuevamente de modo peculiar en la cura
analítica del paciente adulto. En efecto, uno de los fines de
la experiencia analítica es posibilitar y reactivar en la vi­
da ádulta la experiencia por la que atravesamos en la in·
fancia: admitir con dolor que los límites del cuerpo son
más estrechos que los límites del deseo.

*• *

www.esnips.com/web/Psique 15



El complejo de castración en el niño

Entre el amor narcisista por su pene
y el amor incestuoso por su madre,

el niño elige su pene.

Con ocasi6n del trabajo con un niflo de cinco aflos,
•Juanito",1 Freud descubre lo que denominará el complejo
de castración. A través del análisis de este niflito, pero
también apoyándose en los recuerdos infantiles de sus
pacientes adultos, Freud aísla este' complejo, descrito por
primera vez en 1908.- Podemos esquematizar la consti·
tuci6n del complejo de castraci6n masculino en cuatro
tiempos.

PrImer tiempo: todo el mundo tiene un pene·

S6lo a partir de esta ficci6n del niflo, según la cual
todo el mundo poseería un pene semejante al suyo, se pue­
de comprender qué es lo que está realmente en juego en la
castraci6n. Se trata del tiempo preliminar de las creencias
infantiles, según las cuales no habría diferencia anatómi·
ca entre los 6rganos sexuales masculinos y femeninos.
Esta creencia, reconocida por Freud en todos los niños
-varones y mujeres-, constituye la premisa necesaria
del proceso de castraci6n. El descubrimiento de la reali·
dad de un ser cercano que no posee este atributo que se
supone universal -madre, hermanita, etcétera- pondrá

1 S. Frene!: Análisis de la fobia de U1l nüIo de cmco aIIoo (CUBO J",,­
nito), Madrid, Biblll>teca Nuew, 1973, ObrtUl ..mpklaB, t. n.

2 S. Frene!: _ lJUIUJleB infOlStüu, Madrid, BihHoteca Nueva,
1973, DbrtUI comple/G8, t. n.

• A lo largo de este texto utilizaremos el término pene sin
preocuparnos por distinguirlo del lénuioo ralo. De esla disliuci6u nos
ocuparemos en .1 utfcu10 siguiente dedicado al "falo·.

16 www.esnips.com/web/Psique

El complejo de castración en el niño

Entre el amor narcisista por su pene
y el amor incestuoso por su madre,

el niño elige su pene.

Con ocasi6n del trabajo con un niflo de cinco aflos,
•Juanito",1 Freud descubre lo que denominará el complejo
de castración. A través del análisis de este niflito, pero
también apoyándose en los recuerdos infantiles de sus
pacientes adultos, Freud aísla este' complejo, descrito por
primera vez en 1908.- Podemos esquematizar la consti·
tuci6n del complejo de castraci6n masculino en cuatro
tiempos.

PrImer tiempo: todo el mundo tiene un pene·

S6lo a partir de esta ficci6n del niflo, según la cual
todo el mundo poseería un pene semejante al suyo, se pue­
de comprender qué es lo que está realmente en juego en la
castraci6n. Se trata del tiempo preliminar de las creencias
infantiles, según las cuales no habría diferencia anatómi·
ca entre los 6rganos sexuales masculinos y femeninos.
Esta creencia, reconocida por Freud en todos los niños
-varones y mujeres-, constituye la premisa necesaria
del proceso de castraci6n. El descubrimiento de la reali·
dad de un ser cercano que no posee este atributo que se
supone universal -madre, hermanita, etcétera- pondrá

1 S. Frene!: Análisis de la fobia de U1l nüIo de cmco aIIoo (CUBO J",,­
nito), Madrid, Biblll>teca Nuew, 1973, ObrtUl ..mpklaB, t. n.

2 S. Frene!: _ lJUIUJleB infOlStüu, Madrid, BihHoteca Nueva,
1973, DbrtUI comple/G8, t. n.

• A lo largo de este texto utilizaremos el término pene sin
preocuparnos por distinguirlo del lénuioo ralo. De esla disliuci6u nos
ocuparemos en .1 utfcu10 siguiente dedicado al "falo·.

16 www.esnips.com/web/Psique



en jaque la creencia del niño y abrirá la vía a la angustia
de ser un día también él privádo de igual manera. Puesto
que al menos un ser ha mostrado estar desprovisto del pe­
ne -piensa el niñito--, de ahora en más la posesión de mi
propio pene deja de estar asegurada. Repitámoslo, la con­
dición previa para la experiencia psíquica de la castración
.es, entonces, esta ficción de la posesión universal del pene.

Segundo tiempo: el pene está amenazado

Es el tiempo de las amenazas verbales que apuntan
a prohibir al niño sus prácticas autoeróticas y a obligarlo
a renunciar a sus fantasmas incestuosos. Explícitamente,
estas amenazas alertan al niño contra la pérdida de su
miembro si persiste en sus tocamientos, pero lo implícito
en juego en las advertencias parentales estriba en hacer
abandonar al niño toda esperanza de ocupar un día el lu­
gar del padre en el comercio con la madre. La amenaza de
castración apunta al pene, pero SWl efectos recaen sobre el
fantasma del niño de poseer un día su objeto amado: la
madre. Por lo tanto, a eso deberá renunciar. Las adver­
tercias verbales, en especial aquellas proferidas ~r el pa­
dre, que poco a poco van siendo internalizadas¡í()r ,el niño,
darán origen al superyó. Es preciso aclarar que las edver­
tencias parentales sólo tendrán influencia sobre el niño
una vez que atraviese la siguiente etapa, la del tercer
tiempo.

Tercer tiempo: hay seres sin pene, la amenaza,
entonces, es real

Es el tiempo del descubrimiento visual de la zona ge­
nital femenina. En este estadio, la zona genital femenina
que se ofrece a los ojos del niño no es el órgano sexualife­
menino sino más bien la zona pubiana del cuerpo de la
mujer..Lo. que el niño descubre visualmente no es la vagi­
na sino la falta de pene. En un primer momento el niño

www.esnips.com/web/Psique 17

en jaque la creencia del niño y abrirá la vía a la angustia
de ser un día también él privádo de igual manera. Puesto
que al menos un ser ha mostrado estar desprovisto del pe­
ne -piensa el niñito--, de ahora en más la posesión de mi
propio pene deja de estar asegurada. Repitámoslo, la con­
dición previa para la experiencia psíquica de la castración
.es, entonces, esta ficción de la posesión universal del pene.

Segundo tiempo: el pene está amenazado

Es el tiempo de las amenazas verbales que apuntan
a prohibir al niño sus prácticas autoeróticas y a obligarlo
a renunciar a sus fantasmas incestuosos. Explícitamente,
estas amenazas alertan al niño contra la pérdida de su
miembro si persiste en sus tocamientos, pero lo implícito
en juego en las advertencias parentales estriba en hacer
abandonar al niño toda esperanza de ocupar un día el lu­
gar del padre en el comercio con la madre. La amenaza de
castración apunta al pene, pero SWl efectos recaen sobre el
fantasma del niño de poseer un día su objeto amado: la
madre. Por lo tanto, a eso deberá renunciar. Las adver­
tercias verbales, en especial aquellas proferidas ~r el pa­
dre, que poco a poco van siendo internalizadas¡í()r ,el niño,
darán origen al superyó. Es preciso aclarar que las edver­
tencias parentales sólo tendrán influencia sobre el niño
una vez que atraviese la siguiente etapa, la del tercer
tiempo.

Tercer tiempo: hay seres sin pene, la amenaza,
entonces, es real

Es el tiempo del descubrimiento visual de la zona ge­
nital femenina. En este estadio, la zona genital femenina
que se ofrece a los ojos del niño no es el órgano sexualjfe­
menino sino más bien la zona pubiana del cuerpo de la
mujer..Lo. que el niño descubre visualmente no es la vagi­
na sino la falta de pene. En un primer momento el niño

www.esnips.com/web/Psique 17



parece no prestar interés alguno a esta falta, pero el re­
cuerdo de las amenazas verbales oídas durante el segundo
tiempo conferirá ahora su plena significaci6n a la percep­
ci6n visual de un peligro hasta entonces desestimado.
"Siempre se le presenta alguna ocasi6n de contemplar la
regi6n genital de una niila y convencerse de la falta de
aquel 6rgano de que tan orgulloso está, en un ser tan
semejante a él. De este modo se hace ya posible represen­
tarse la pérdida de su propio pene, y la amenaza de la
castraci6n comienza entonces la posterioriJ a surtir sus
efectos."- El niilo, dada la adhesi6n afectiva narcisista con
que carga a su pene, no puede admitir que existen seres
semejantes a él que están desprovistos de ese miembro.
Este es el motivo por el cual, ante la primera percepci6n
visual de la zona genital de la niila, su tenaz prejuicio
-es decir, su creencia según la cual es imposible que exis­
tan seres humanos sin pene-- resiste con fuerza a la evi·
dencia. El valor afectivo que acuerda a su cuerpo es tan
intenso que no puede concebir un ser semejante a él sin
este elemento primordial; prefiere defender la ficci6n que
se foIj6 en detrimento de la realidad percibida de la falta.
En lugar de reconocer la ausencia radical de pene en la
mujer, el niilo se obstinará en atribuirle un 6rgano penía­
no al que asocia un comentario: "La niila tiene un pene ro­
davíachiquito, pero que va a crecer."

Cuarto tiempo: la madre tlÍmbién está castrada;
emergencia de la angustia

A pesar de la pe,,:epci6n visual del cuerpo de la niña,
el niilo seguirá manteniendo su creencia según la cual las
mujeres mayores y respetables como su madre están dota­
das de un pene. Más adelante, cuando el niilo descubra
que las mujeres pueden parir, llegará a la idea de que
también su madre está desprovista del pene. Ese es el

.- S. Freud: La disolución del complejo de Edipo, Madrid, Blbliotaca
Nueva, 1973, Obl'Ull completas, t. ID, pág. 2749.

18 www.esnips.com/web/Psique

parece no prestar interés alguno a esta falta, pero el re­
cuerdo de las amenazas verbales oídas durante el segundo
tiempo conferirá ahora su plena significación a la percep­
ción visual de un peligro hasta entonces desestimado.
"Siempre se le presenta alguna ocasión de contemplar la
región genital de una niila y convencerse de la falta de
aquel órgano de que tan orgulloso está, en un ser tan
semejante a él. De este modo se hace ya posible represen­
tarse la pérdida de su propio pene, y la amenaza de la
castración comienza entonces la posterioriJ a surtir sus
efectos."- El niilo, dada la adhesión afectiva narcisista con
que carga a su pene, no puede admitir que existen seres
semejantes a él que están desprovistos de ese miembro.
Este es el motivo por el cual, ante la primera percepción
visual de la zona genital de la niila, su tenaz prejuicio
-es decir, su creencia según la cual es imposible que exis­
tan seres humanos sin pene-- resiste con fuerza a la evi·
dencia. El valor afectivo que acuerda a su cuerpo es tan
intenso que no puede concebir un ser semejante a él sin
este elemento primordial; prefiere defender la ficción que
se foIjó en detrimento de la realidad percibida de la falta.
En lugar de reconocer la ausencia radical de pene en la
mujer, el niilo se obstinará en atribuirle un órgano penía­
no al que asocia un comentario: "La niila tiene un pene ro­
davíachiquito, pero que va a crecer."

Cuarto tiempo: la madre tlÍmbién está castrada;
emergencia de la angustia

A pesar de la pe,,:epci6n visual del cuerpo de la niña,
el niilo seguirá manteniendo su creencia según la cual las
mujeres mayores y respetables como su madre están dota­
das de un pene. Más adelante, cuando el niilo descubra
que las mujeres pueden parir, llegará a la idea de que
también su madre está desprovista del pene. Ese es el

.- S. Freud: La disolución del complejo de Edipo, Madrid, Blbliotaca
Nueva, 1973, Obl'Ull completas, t. ID, pág. 2749.

18 www.esnips.com/web/Psique



momento en el cual surgirá realmente la angustia de cas­
tración. Ver un cuerpo femenino abre la vía a la angustia
de perder el órgano peniano, pero todavía no se trata, ha­
blando con propiedad, de la angustia de castración. Para
que el complejo de castración se organice efectivamente,
es decir, para que la amenaza que significa la visión de las
partes genitales femeninas se convierta en el siguo de un
peligro, vimos que era necesaria la intervención de otro
factor. La percepción del cuerpo de la mujer viene a des­
pertar en el niño el recuerdo de amenazas verbales -rea­
les o imaginarias- proferidas con anterioridad por sus
padres y que estaban orientadas a prohibir el placer que
obtenía de la excitabilidad de su pene. La visión de la au­
sencia de pene en la mujer por una parte, y la evocación
auditiva de las amenazas verbales parentales por otra,
definen las dos condiciones principales del complejo de
castración.

Es preciso dejar en claro que la angustia de castra­
ción no es sentida efectivamente por el niño, es ir¡cons­
crente. No se debe confundir esta angustia con la angustia
que observamos en los niños bajo la forma de miedos,
pesadillas, etcétera. Estos trastornos son sólo las manifes­
taciones de defensas contra el carácter intolerable de la
angustia inconsciente. Una angustia vivida puede ser, pOr
ejemplo, una defensa contra esta otra angustia no vivida e
inconsciente que denominamos angustia de castración.

Tiempo final: fin del complejo de castración
y fin del complejo de Edipo

Bajo el efecto de la irrupción de la angustia de cas­
tración, el niño acepta la ley de la interdicción y elige
salvar su pene a costa de renunciar a la madre como
partenailT! sexual. Con la renuncia a la madre y el recono­
ci.miento de la ley paterna finaliza la fase dlllamor edípico
y se hace posible la afirmación de la identidad masculina.
Esta crisis que el niño tuvo que atravesar fue fecunda y
estructurante ya que lo capacitó para asumir su falta}

www.esnips.com/web/Psique 19

momento en el cual surgirá realmente la angustia de cas­
tración. Ver un cuerpo femenino abre la vía a la angustia
de perder el órgano peniano, pero todavía no se trata, ha­
blando con propiedad, de la angustia de castración. Para
que el complejo de castración se organice efectivamente,
es decir, para que la amenaza que significa la visión de las
partes genitales femeninas se convierta en el siguo de un
peligro, vimos que era necesaria la intervención de otro
factor. La percepción del cuerpo de la mujer viene a des­
pertar en el niño el recuerdo de amenazas verbales -rea­
les o imaginarias- proferidas con anterioridad por sus
padres y que estaban orientadas a prohibir el placer que
obtenía de la excitabilidad de su pene. La visión de la au­
sencia de pene en la mujer por una parte, y la evocación
auditiva de las amenazas verbales parentales por otra,
definen las dos condiciones principales del complejo de
castración.

Es preciso dejar en claro que la angustia de castra­
ción no es sentida efectivamente por el niño, es ir¡cons­
crente. No se debe confundir esta angustia con la angustia
que observamos en los niños bajo la forma de miedos,
pesadillas, etcétera. Estos trastornos son sólo las manifes­
taciones de defensas contra el carácter intolerable de la
angustia inconsciente. Una angustia vivida puede ser, pOr
ejemplo, una defensa contra esta otra angustia no vivida e
inconsciente que denominamos angustia de castración.

Tiempo final: fin del complejo de castración
y fin del complejo de Edipo

Bajo el efecto de la irrupción de la angustia de cas­
tración, el niño acepta la ley de la interdicción y elige
salvar su pene a costa de renunciar a la madre como
partenailT! sexual. Con la renuncia a la madre y el recono­
ci.miento de la ley paterna finaliza la fase dlllamor edípico
y se hace posible la afirmación de la identidad masculina.
Esta crisis que el niño tuvo que atravesar fue fecunda y
estructurante ya que lo capacitó para asumir su falta}

www.esnips.com/web/Psique 19



producir su propio límite. Dicho de otra manera, el final
del complejo de castración es, para el niño, también el
final del complejo de Edipo. Cabe observar que la desapa­
rición del complejo de castración es especialmente violen­
ta y definitva. Estas son las palabras de Freud: •... el com­
plejo [de Edipo] no es simplemente reprimido en el varón,
sino que se desintegra literalmente bajo el impacto de la
amenaza de castración (. ..) en el caso ideal ya no subsiste
entonces complejo de Edipo alguno, ni aun en el incons­
ciente".-

*
* *

El complejo de castración en la niña
A pesar de tener dos rasgos en común con el comple­

jo de castración masculino, el complejo de castración feme·
nino se organiza de modo muy distinto. Su punto de parti­
da es en un comienzo similar; en un primer tiempo que
situamos como previo al complejo de castración, ftanto los
niños como las niñas sostienen'sin distinción la ficción que
atribuye un pene á todos los seres humanos. Es decir que
la creencia en la universalidad del pene es la premisa ne­
cesaria para la constitución del complejo de Edipo para
ambos sexos.

~ segundo rasgo en común se refiere a la importan·
cia del rol de la madre: Más allá de todas las variaciones
de la experiencia de la castración masculina y femenina,
la madre es siempre el personll,je principal hasta el mo­
mento en que el niño se separa de ella con angustia y la
niña con odi~. Ya sea que esté marcado por la angustia o
PO! el odio, el acontecimiento más importante del complejo
de castración es, sin lugar a dudas, la separación del niño

• S. Freud: Algu1UJB conBeCuencioB p<I(quicas de la dife,..ncUJ _al
CJIItI/6mica, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Oh,... complelaa, t. m,
Páol. 2!102.

20
www.esnips.com/web/Psique

producir su propio límite. Dicho de otra manera, el final
del complejo de castración es, para el niño, también el
final del complejo de Edipo. Cabe observar que la desapa­
rición del complejo de castración es especialmente violen­
ta y definitva. Estas son las palabras de Freud: •... el com­
plejo [de Edipo] no es simplemente reprimido en el varón,
sino que se desintegra literalmente bajo el impacto de la
amenaza de castración (. ..) en el caso ideal ya no subsiste
entonces complejo de Edipo alguno, ni aun en el incons­
ciente".-

*
* *

El complejo de castración en la niña
A pesar de tener dos rasgos en común con el comple­

jo de castración masculino, el complejo de castración feme·
nino se organiza de modo muy distinto. Su punto de parti­
da es en un comienzo similar; en un primer tiempo que
situamos como previo al complejo de castración, ftanto los
niños como las niñas sostienen'sin distinción la ficción que
atribuye un pene á todos los seres humanos. Es decir que
la creencia en la universalidad del pene es la premisa ne­
cesaria para la constitución del complejo de Edipo para
ambos sexos.

~ segundo rasgo en común se refiere a la importan·
cia del rol de la madre: Más allá de todas las variaciones
de la experiencia de la castración masculina y femenina,
la madre es siempre el personll,je principal hasta el mo­
mento en que el niño se separa de ella con angustia y la
niña con odi~. Ya sea que esté marcado por la angustia o
PO! el odio, el acontecimiento más importante del complejo
de castración es, sin lugar a dudas, la separación del niño

• S. Freud: Algu,.". conBeCuencioB p<I(quicas de la dife,..ncUJ _al
CJIItI/6mica, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Oh,... complelaa, t. m,
Páol. 2!102.

20
www.esnips.com/web/Psique



de su madre en el momento preciso en que la descubre
castrada.

Exceptuados estos dos rasgos en común -universali­
dad del pene y separación de la madre castrada-, la cas­
tración femenina, que estructuramos en cuatro tiempos,
sigue un movimiento totalmente diferente a la masculina.

Anticipemos desde ahora dos diferencias importan­
tes entre la castración masculina y la femenina:

, • El complejo de castración en el varón termina con
una renuncia al amor a la madre f mientras que en la mu­
jer este complejo abre la vía al amor al padre. "Mientras el
complejo de Edipo del varón se aniquila en el complejo de
castración, el de la niña es posibilitado e iniciado por el
complejo de castración.". El Edipo en el varón se illicia-31
se termina con la castración. El Edipo en la mujer se ini­
cia con la castración pero no se termina con ésta.

• El acontecimiento más importante del complejo de
castración femenino es -tal como 10 hemos señalader- la
separación de la madre, pero con la particularidad de que
es la repetición de otra separación anterior. El primer sen­
timiento amoroso de la niña por su madre -desde el co­
mienzo de la vida- será interrumpido con la pérdida del
seno materno. Según Freud la mujer no se consuela jamás
de semejante separación y por consiguiente nevará en sí
la huella del resentimiento por haber sido dejada en la
insatisfacciónJEste resentimiento primitivo, este odio an­
tiguo, desaparecerá bajo los efectbs de una represión ine­
xorable para reaparecer más tarde, durante el complejo·de
castración, en el momento de este acontecimiento mayor
constituido por la separación de la niña de su madre. En­
tonces, resurge en la: niña el odio de antai'lo, esta vez bajo
la forma de la hostilidad y el rencor hacia una madre a la
que se responsabilizará por haberla hecho mujer. La
actualización de los antiguos sentimientos negativos res­
pecto de la madre marcará el fin. del complejo de castra­
ción. Es importante hacer hincapié en el hecho de que,

6 Ibfd., pág. 2901.

www.esnips.com/web/Psique 21

de su madre en el momento preciso en que la descubre
castrada.

Exceptuados estos dos rasgos en común -universali­
dad del pene y separación de la madre castrada-, la cas­
tración femenina, que estructuramos en cuatro tiempos,
sigue un movimiento totalmente diferente a la masculina.

Anticipemos desde ahora dos diferencias importan­
tes entre la castración masculina y la femenina:

, • El complejo de castración en el varón termina con
una renuncia al amor a la madre f mientras que en la mu­
jer este complejo abre la vía al amor al padre. "Mientras el
complejo de Edipo del varón se aniquila en el complejo de
castración, el de la niña es posibilitado e iniciado por el
complejo de castración.". El Edipo en el varón se illicia-31
se termina con la castración. El Edipo en la mujer se ini­
cia con la castración pero no se termina con ésta.

• El acontecimiento más importante del complejo de
castración femenino es -tal como 10 hemos señalader- la
separación de la madre, pero con la particularidad de que
es la repetición de otra separación anterior. El primer sen­
timiento amoroso de la niña por su madre -desde el co­
mienzo de la vida- será interrumpido con la pérdida del
seno materno. Según Freud la mujer no se consuela jamás
de semejante separación y por consiguiente nevará en sí
la huella del resentimiento por haber sido dejada en la
insatisfacciónJEste resentimiento primitivo, este odio an­
tiguo, desaparecerá bajo los efectbs de una represión ine­
xorable para reaparecer más tarde, durante el complejo·de
castración, en el momento de este acontecimiento mayor
constituido por la separación de la niña de su madre. En­
tonces, resurge en la: niña el odio de antai'lo, esta vez bajo
la forma de la hostilidad y el rencor hacia una madre a la
que se responsabilizará por haberla hecho mujer. La
actualización de los antiguos sentimientos negativos res­
pecto de la madre marcará el fin. del complejo de castra­
ción. Es importante hacer hincapié en el hecho de que,

6 Ibfd., pág. 2901.

www.esnips.com/web/Psique 21



contrariamente a lo que vulgarmente se cree, el rol de la
madre es mucho más importante en la vida sexual de la
niila que el del padre; la madre está en el inicio y en el fin
del complejo de castración femenino.

Primer tiempo: todo el mundo tiene un pene
(el clítoris es un pene)

En este primer tiempo, la niña ignora la diferencia
entre los sexos y la existencia de su propio órgano sexual,
es decir, la vagina. Está absolutamente feliz de poseer có­
mo todo el mundo un atributo clitoriano similar al pene y
al cual otorga igual valor que el que el niño atribuye a su
órgano. Por lo tanto, ya sea que se presente bajo la' forma
del órgano peniano en el varón O del órgano clitoriano en
la niña, el pene es un atributo universal para ambos
sexos.

Segundo tiempo: el clítoris es demasiado pequeno
para ser un pene: "Yo fui castrada"

Es el momento en que la niña descubre visualmente
la región genital masculina. La uiswn del pene la obliga a
admitir, de modo definitivo, que ella no posee el verdadero
órgano pemano. "[La niña) advierte el pene de un hermano
o de un compañero de juegos, llamativamente visible y de
grandes proporciones; lo reconoce al punto como símil su­
perior de su propio 6rgano pequeño e inconspicuo [clítoris)
y desde ese momento cae víctima de la envidia fálica,:.

fA diferencia del varón, para quien los efectos de la
experiencia visual son progresivos, para la niña los efectos
de la visión del sexo masculino son inmediatos. "Al instan­
te adopta su juicio y hace su decisión. Lo ha visto, sabe
que no lo tiene y quiere tenerlo.'" La experiencia del niño
es muy diferente a la experiencia de la niña: ante la visión
del pene, la niña reconoce al instante que ella fue castra­
da -la, castración ya fue realizada: "Yo fui castrada"-.,

-
6 !bid., págs. 2898-2899. El subrayado es nUestro.
1 !bid., pág. 2899.

22 www.esnips.com/web/Psique

contrariamente a lo que vulgarmente se cree, el rol de la
madre es mucho más importante en la vida sexual de la
niila que el del padre; la madre está en el inicio y en el fin
del complejo de castración femenino.

Primer tiempo: todo el mundo tiene un pene
(el clítoris es un pene)

En este primer tiempo, la niña ignora la diferencia
entre los sexos y la existencia de su propio órgano sexual,
es decir, la vagina. Está absolutamente feliz de poseer có­
mo todo el mundo un atributo clitoriano similar al pene y
al cual otorga igual valor que el que el niño atribuye a su
órgano. Por lo tanto, ya sea que se presente bajo la' forma
del órgano peniano en el varón O del órgano clitoriano en
la niña, el pene es un atributo universal para ambos
sexos.

Segundo tiempo: el clítoris es demasiado pequeno
para ser un pene: "Yo fui castrada"

Es el momento en que la niña descubre visualmente
la región genital masculina. La uíswn del pene la obliga a
admitir, de modo definitivo, que ella no posee el verdadero
órgano pemano. "[La niña) advierte el pene de un hermano
o de un compañero de juegos, llamativamente visible y de
grandes proporciones; lo reconoce al punto como símil su­
perior de su propio 6rgano pequeño e inconspicuo [clítoris)
y desde ese momento cae víctima de la envidia fálica,:.

fA diferencia del varón, para quien los efectos de la
experiencia visual son progresivos, para la niña los efectos
de la visión del sexo masculino son inmediatos. "Al instan­
te adopta su juicio y hace su decisión. Lo ha visto, sabe
que no lo tiene y quiere tenerlo.'" La experiencia del niño
es muy diferente a la experiencia de la niña: ante la visión
del pene, la niña reconoce al instante que ella fue castra­
da -la, castración ya fue realizada: "Yo fui castrada"-.,

-
6 !bid., págs. 2898-2899. El subrayado es nUestro.
1 !bid., pág. 2899.

22 www.esnips.com/web/Psique



Anteia visión del pubis femenino, el nifio teme ser castra­
do -la castración podría realizarse: "Yo podría ser castra­
do"-. Para distinguir mejor la castración femenina de la
castración masculina debemos tener presente que el varón
vive la angustia de la amenaza, mientras que la nifia ex­
perimenta el deseo de poseer lo que vio y de lo cual ella fue
castrada."

Tercer tiempo: la madre también está castrada;
resurgimiento del odio hacia la madre

En el momento en que la nifia reconoce su castración
"en el sentido de que su clítoris es más pequeño que el pe­
ne, sólo se trata, todavía, de un "infortunio individual",
pero poco a poco toma conciencia de que las otras mujeres
-y entre ellas su propia madre- padecen igual desventa­
ja. Entonces, la madre es despreciada por la nifia por no
haber podido transmitirle los atributos fálicos y, más ade­
lante, por no haber podido ensefiarle a valorar su verda­
dero cuerpo de mujer.. El odio primordial de la primera
séparación de la madre, hasta este momento sepultado,
ahora resurge en la niña ~o la forma de reproches cons­
tantes. Por lo tanto, el descubrimiento de la castración de
la madre conduce a la nifia a separarse de ésta una segun­
da vez y a elegir de allí en más al padre como objeto de
amor.

8 Queremoo hacer notar otro reogo particular de la caatraci6n feme­
nina: la nih pen:ibe viaualmente el pene de un niiio de IU enlomo pero
no le arriesga a la conlionlaci6n viaual con el cuerpo del padre. Deapués
de la experiencia visual, la nifla se ve forzada a admitir que estA castra­
da de ,UJlaCOlla de la cual sabía inooD.llcientemente y deade siempre que
eltaba privada. Por lo tanto, eot' caotrada de un peno uni-.aI oimb6­
lico, que nunca creyó verdaderamente poseer. Su cuerpo de mujer sabía
desde oiempre que eotoba realmente privada del mismo. Segón Lecan.
la privación le define como la falla 18a1 de un objeto oimb6lico (pene uni­
venal).

9 J. D. Nama: lJ[e concept d'bystérie-,en Enseignement de 1 con·
ceptB "",cia.",, de lo clinique psychonolylique. de pr6lrlma aparición en
Ed. Rivageo/PBycbonalyoe.

www.esnips.com/web/Psique 23

Anteia visión del pubis femenino, el nifio teme ser castra­
do -la castración podría realizarse: "Yo podría ser castra­
do"-. Para distinguir mejor la castración femenina de la
castración masculina debemos tener presente que el varón
vive la angustia de la amenaza, mientras que la nifia ex­
perimenta el deseo de poseer lo que vio y de lo cual ella fue
castrada."

Tercer tiempo: la madre también está castrada;
resurgimiento del odio hacia la madre

En el momento en que la nifia reconoce su castración
"en el sentido de que su clítoris es más pequeño que el pe­
ne, sólo se trata, todavía, de un "infortunio individual",
pero poco a poco toma conciencia de que las otras mujeres
-y entre ellas su propia madre- padecen igual desventa­
ja. Entonces, la madre es despreciada por la nifia por no
haber podido transmitirle los atributos fálicos y, más ade­
lante, por no haber podido ensefiarle a valorar su verda­
dero cuerpo de mujer.. El odio primordial de la primera
séparación de la madre, hasta este momento sepultado,
ahora resurge en la niña ~o la forma de reproches cons­
tantes. Por lo tanto, el descubrimiento de la castración de
la madre conduce a la nifia a separarse de ésta una segun­
da vez y a elegir de allí en más al padre como objeto de
amor.

8 Queremoo hacer notar otro reogo particular de la caatraci6n feme­
nina: la nih pen:ibe viaualmente el pene de un niiio de IU enlomo pero
no le arriesga a la conlionlaci6n viaual con el cuerpo del padre. Deapués
de la experiencia visual, la nifla se ve forzada a admitir que estA castra­
da de ,UJlaCOlla de la cual sabía inooD.llcientemente y deade siempre que
eltaba privada. Por lo tanto, eot' caotrada de un peno uni-.aI oimb6­
lico, que nunca creyó verdaderamente poseer. Su cuerpo de mujer sabía
desde oiempre que eotoba realmente privada del mismo. Segón Lecan.
la privación le define como la falla 18a1 de un objeto oimb6lico (pene uni­
venal).

9 J. D. Nama: lJ[e concept d'bystérie-,en Enseignement de 1 con·
ceptB "",cia.",, de lo clinique psychonolylique. de pr6lrlma aparición en
Ed. Rivageo/PBycbonalyoe.

www.esnips.com/web/Psique 23



Tiempo final: las tres salidas del complejo de
castración: nacimiento del complejo de Edipo

Ante la evidencia de su falta de pene, la niña puede
adoptar tres actitudes diferentes, decisivas para el destino
de su femineidad. Por cierto, estas tres salidas no siempre
están claramente distinguidas en la realidad.

1. No hay envidia del pelU!

La primera reacción de la niña ante la falta es alar­
marse tanto por su desventaja anatómica que se aleja de
toda sexualidad en general. Se niega a entrar en la riva·
lidad con el varón y en consecuencia no anida en eUa la
envidia del pene.

2. Deseo de estar dotada del pene del hombre

La segunda reacción de la niña, siempre ante esta
falta, es obstinarse en creer que un día ella podría poseer
un pene tan grande como el que vio en el varón, y así lle­
gar a ser semejante a los hombres. En este caso, deniega
del hecho de su castración 'J mantiene la esperanza de ser
un dia detentora de un pene. Esta segunda salida la con­
duce a .... aferrarse en tenaz autoafirmaciÓD a la masculi­
nidad amenazada".'. El fantasma de ser un hombre a
pesar de todo constituye el objetivo de su vida. '"l'ambién
este complejo de masculinidad de la mujer puede desem­
bocar en una. elección de objeto manifiestamente homose­
xual."11 Aquí, el deseo del pene es el deseo de estar dotada

10 S. Freud: Sob",la BUJJ4lidad femenina, Madrid, Biblioteca Nue­
va,1M3, Obras compleI4B.l m, pág. 3080.

11 S. Freud: /biIL. pág. 3080. (El original remite a Alguna< COMe'

c......i<ls pslquil;ae ds! la diferencia suual anat6mica. pág. 130 ele la edi·
ción francesa. No encontré la cita en ese articulo, pelO sí textualmente,
en el articulo que cito [T.D

24
www.esnips.com/web/Psique

Tiempo final: las tres salidas del complejo de
castración: nacimiento del complejo de Edipo

Ante la evidencia de su falta de pene, la niña puede
adoptar tres actitudes diferentes, decisivas para el destino
de su femineidad. Por cierto, estas tres salidas no siempre
están claramente distinguidas en la realidad.

1. No hay envidia del pelU!

La primera reacción de la niña ante la falta es alar­
marse tanto por su desventaja anatómica que se aleja de
toda sexualidad en general. Se niega a entrar en la riva·
lidad con el varón y en consecuencia no anida en eUa la
envidia del pene.

2. Deseo de estar dotada del pene del hombre

La segunda reacción de la niña, siempre ante esta
falta, es obstinarse en creer que un día ella podría poseer
un pene tan grande como el que vio en el varón, y así lle­
gar a ser semejante a los hombres. En este caso, deniega
del hecho de su castración 'J mantiene la esperanza de ser
un dia detentora de un pene. Esta segunda salida la con­
duce a .... aferrarse en tenaz autoafirmaciÓD a la masculi­
nidad amenazada".'. El fantasma de ser un hombre a
pesar de todo constituye el objetivo de su vida. '"l'ambíén
este complejo de masculinidad de la mujer puede desem­
bocar en una. elección de objeto manifiestamente homose­
xual."11 Aquí, el deseo del pene es el deseo de estar dotada

10 S. Freud: Sob",la BUJJ4lidad femenina, Madrid, Biblioteca Nue­
va,1M3, Obras compleI4B.l m, pág. 3080.

11 S. Freud: /biIL. pág. 3080. (El original remite a Alguna< COMe'

c......i<ls pslquil;ae ds! la diferencia suual anat6mica. pág. 130 ele la edi·
ción francesa. No encontré la cita en ese articulo, pelO sí textualmente,
en el articulo que cito [T.D

24
www.esnips.com/web/Psique



del pene del hombre. El clítoris, en tanto "pequeño pene",
sigue siendo la zona enlgena dominante.

3. Detleo de tener sllstitutOll del pene

La tercera reacción de la niña es la del reconocimien­
to inmediato y definitivo de la castración. Esta última ac­
titud femenina, que Freud califica corno "normal", se ca­
racteriza por tres cambios importantes.

a. Cambio del partenaire amado: la madre cede el
lugar al padre. Cl A lo largo de los distintos tiempos que
hemos desarrollado, el partenaire amado por la niila es
principalmente la madre. Este vínculo privilegiado con la
madre persiste hasta el momento en que la niila constata
que también su madre fue desde siempre castrada. Enton­
ces se aleja de ella con desprecio y se vuelve hacia el pa­
dre, susceptible de responder positivamente a su deseo de
tener un pene. Hay, por lo tanto, un cambio de objeto de
amor. Es al padre a quien se dirigen ahora los sentimien­
tos tiernos de la niila. Así se inicia el complejo de Edipo
femenino que persistirá a 10 largo de toda la vida de la
mujer.

b. Cambio de la zona erogena: el clítoris cede el lu-.
gar a la lJagina. D Hasta el descubrimiento de la castra­
ción de la madre el clítoris-pene mantiene su supremacía
erógena. El reconocimiento de la propia castración y de la
castración materna, así corno la orientación de su amor
hacia el padre, implica un desplazamiento de la libido en
el cuerpo de la niila. En el curso de los silos que van de la
infancia a la adolescencia, el investimiento del clítoris se
irá transmutando a la vagina. Entonces, el deseo del pene
significa deseo de gozar de un pene en el coito, y la "vagina
es reconocida ya entonces corno albergue del pene y viene
a heredar al seno materno".12

12 S. Freud: lA orllaniza.:ión lI"7litDl ill{"7ltil, Madrid, Biblioteca Nue­
va, 1973, Obras completas, l. m, pág. 2700.

www.esnips.com/web/Psique
25

del pene del hombre. El clítoris, en tanto "pequeño pene",
sigue siendo la zona enlgena dominante.

3. Detleo de tener sllstitutOll del pene

La tercera reacción de la niña es la del reconocimien­
to inmediato y definitivo de la castración. Esta última ac­
titud femenina, que Freud califica corno "normal", se ca­
racteriza por tres cambios importantes.

a. Cambio del partenaire amado: la madre cede el
lugar al padre. Cl A lo largo de los distintos tiempos que
hemos desarrollado, el partenaire amado por la niila es
principalmente la madre. Este vínculo privilegiado con la
madre persiste hasta el momento en que la niila constata
que también su madre fue desde siempre castrada. Enton­
ces se aleja de ella con desprecio y se vuelve hacia el pa­
dre, susceptible de responder positivamente a su deseo de
tener un pene. Hay, por lo tanto, un cambio de objeto de
amor. Es al padre a quien se dirigen ahora los sentimien­
tos tiernos de la niila. Así se inicia el complejo de Edipo
femenino que persistirá a 10 largo de toda la vida de la
mujer.

b. Cambio de la zona erogena: el clítoris cede el lu-.
gar a la lJagina. D Hasta el descubrimiento de la castra­
ción de la madre el clítoris-pene mantiene su supremacía
erógena. El reconocimiento de la propia castración y de la
castración materna, así corno la orientación de su amor
hacia el padre, implica un desplazamiento de la libido en
el cuerpo de la niila. En el curso de los silos que van de la
infancia a la adolescencia, el investimiento del clítoris se
irá transmutando a la vagina. Entonces, el deseo del pene
significa deseo de gozar de un pene en el coito, y la "vagina
es reconocida ya entonces corno albergue del pene y viene
a heredar al seno materno".12

12 S. Freud: lA orllaniza.:ión lI"7litDl ill{"7ltil, Madrid, Biblioteca Nue­
va, 1973, Obras completas, l. m, pág. 2700.

www.esnips.com/web/Psique
25



c. Cambio del objeto deseado: el pene cede el lugar a
un hijo. O El deseo de gozar de un pene en el coito se me­
taboliza, en esta tercera salida, en el deseo de procrear un
hijo. El desplazamiento de los investimientos erógenos del
clítoris a la vagina se traducirá por el pasaje, del deseo de
acoger en su cuerpo el órgano peniano, al deseo de ser ma­
dre.

*
* *

Resumamos en pocas líneas el recorrido que conduce
a una niña a ser mujer. En un comienzo la bebita desea a
su madre, se separa de ella por primera vez en el momen­
to del destete y por segunda vez en el momento del descu­
brimiento de la castración materna. Su deseo de un pene
se dirige entonces al padre bl\io la forma de deseo de un
hijo. Se puede.comprobar que el complejo de Edipo feme­
nino es una formación secundaria, mientras que el mascu­
lino es una formación primaria. En definitiva, la
femineidad es un constante devenir entramado por una
multiplicidad de intercambios, todos ellos destinados a en­
contrar el mejor equivalente para el pene.

26

c. Cambio del objeto deseado: el pene cede el lugar a
un hijo. O El deseo de gozar de un pene en el coito se me­
taboliza, en esta tercera salida, en el deseo de procrear un
hijo. El desplazamiento de los investimientos erógenos del
clítoris a la vagina se traducirá por el pasaje, del deseo de
acoger en su cuerpo el órgano peniano, al deseo de ser ma­
dre.

*
* *

Resumamos en pocas líneas el recorrido que conduce
a una niña a ser mujer. En un comienzo la bebita desea a
su madre, se separa de ella por primera vez en el momen­
to del destete y por segunda vez en el momento del descu­
brimiento de la castración materna. Su deseo de un pene
se dirige entonces al padre bl\io la forma de deseo de un
hijo. Se puede.comprobar que el complejo de Edipo feme­
nino es una formación secundaria, mientras que el mascu­
lino es una formación primaria. En definitiva, la
femineidad es un constante devenir entramado por una
multiplicidad de intercambios, todos ellos destinados a en­
contrar el mejor equivalente para el pene.

26

c. Cambio del objeto deseado: el pene cede el lugar a
un hijo. O El deseo de gozar de un pene en el coito se me­
taboliza, en esta tercera salida, en el deseo de procrear un
hijo. El desplazamiento de los investimientos erógenos del
clítoris a la vagina se traducirá por el pasaje, del deseo de
acoger en su cuerpo el órgano peniano, al deseo de ser ma­
dre.

*
* *

Resumamos en pocas líneas el recorrido que conduce
a una niña a ser mujer. En un comienzo la bebita desea a
su madre, se separa de ella por primera vez en el momen­
to del destete y por segunda vez en el momento del descu­
brimiento de la castración materna. Su deseo de un pene
se dirige entonces al padre bl\io la forma de deseo de un
hijo. Se puede.comprobar que el complejo de Edipo feme­
nino es una formación secundaria, mientras que el mascu­
lino es una formación primaria. En definitiva, la
femineidad es un constante devenir entramado por una
multiplicidad de intercambios, todos ellos destinados a en­
contrar el mejor equivalente para el pene.

26



Fragmentos de las
obras de S. Freud sobre

la castración

Selección bibliográfica
sobre la castración

Fragmentos de las
obras de S. Freud sobre

la castración

Selección bibliográfica
sobre la castración



Esquema del complejo de castración en la niña

Odio preedípico

Jer tiempo
Universalidad del pene (clítoris)

(No hay amenazas verbales)

2do tiempo
Comparado visualmente, el clítoris resulta "inferior" al

pene

3'" tiempo
• La madre está castrada

• "Yo fui castrada como ella", piensa la nifia
• Emergencia de la envidia del pene

• Resurgimiento del odio

Tiempo final
Separación de la madre

Deseo orientado hacia el padre y hacia otros hombres

*
Fin del complejo de castración y

Nacimiento del complejo de Edipo

28

Esquema del complejo de castración en la niña

Odio preedípico

Jer tiempo
Universalidad del pene (clítoris)

(No hay amenazas verbales)

2do tiempo
Comparado visualmente, el clítoris resulta "inferior" al

pene

3'" tiempo
• La madre está castrada

• "Yo fui castrada como ella", piensa la nifia
• Emergencia de la envidia del pene

• Resurgimiento del odio

Tiempo final
Separación de la madre

Deseo orientado hacia el padre y hacia otros hombres

*
Fin del complejo de castración y

Nacimiento del complejo de Edipo

28



Fragmentos de las
obras de S. Freud sobre

la castración

Selección bibliográfica
sobre la castración

Fragmentos de las
obras de S. Freud sobre

la castración

Selección bibliográfica
sobre la castración





Fragmentos de las obras de
S. Freud sobre la castración

'Ibnto para el niño como para la niña,
el pene e. un atributo unive1'8al

La primera [de las teorías sexuales infantiles] se en­
laza con el desconocimiento de las diferencias sexuales
e..)consiste en atribuir a toda persona, incluso a las de
sexo femenino, órganos genitales masculinos como los que
el niiio conoce por su propio cuerpo (1908).[1]

•
El carácter principal de esta "organización genital

infantil" (...) consiste en que el sujeto infantil no admite
sino un órgano genital, el masculino, para ambos sexos.
No existe, pues, una primacía genital, sino una primacía
del falo (1923).[2]

•
Para el niño, el pene e.tá amenazado

Ya es conocido cómo reaccionan [los niiiosJ a la pri­
mera percepción de la falta del pene en las niiias. Niegan
tal falta, creen ver el miembro y salvan la contradicción
entre la observación y el prejuicio, pretendiendo que el ór­
gano es todavía- muy pequeño y crecerá cuando la niiia va­
ya siendo mayor. Poco a poco llegan luego a la conclusión,
efectivamente muy importante, de que la niiia poseía al
principio un miembro análogo al suyo, del cual luego fue
despojada. La carencia de pene es interpretada como el re·

www.esnips.com/web/Psique 31

Fragmentos de las obras de
S. Freud sobre la castración

'Ibnto para el niño como para la niña,
el pene e. un atributo unive1'8al

La primera [de las teorías sexuales infantiles] se en­
laza con el desconocimiento de las diferencias sexuales
e..)consiste en atribuir a toda persona, incluso a las de
sexo femenino, órganos genitales masculinos como los que
el niiio conoce por su propio cuerpo (1908).[1]

•
El carácter principal de esta "organización genital

infantil" (...) consiste en que el sujeto infantil no admite
sino un órgano genital, el masculino, para ambos sexos.
No existe, pues, una primacía genital, sino una primacía
del falo (1923).[2]

•
Para el niño, el pene e.tá amenazado

Ya es conocido cómo reaccionan [los niiios] a la pri­
mera percepción de la falta del pene en las niiias. Niegan
tal falta, creen ver el miembro y salvan la contradicción
entre la observación y el prejuicio, pretendiendo que el ór­
gano es todavía· muy pequeño y crecerá cuando la niiia va­
ya siendo mayor. Poco a poco llegan luego a la conclusión,
efectivamente muy importante, de que la niiia poseía al
principio un miembro análogo al suyo, del cual luego fue
despojada. La carencia de pene es interpretada como el re·

www.esnips.com/web/Psique 31



sultado de una castración, surgiendo entonces en el niño
el temor a la posibilidad de una mutilación análoga
(1923).[3]

*
La uperieru:ia villual del niilo reaetiva 1GB
amenazas verbale. anterlore.

[La madre] recurre al expediente violento, ame­
nazándolo [al niño] con quitarle esa cosa con la cual la
desafia [el pene, objeto de prácticas masturbatorias]. Ge­
neralmente, delega en el padre la realización de tal
amenaza, para tomarla más digna de crédito: le contará
todo al padre y éste le cortará el miembro. Aunque parez­
ca extraño, tal amenaza sólo surte su efecto siempre que
antes haya sido cumplida otra condición, pues, en sí mis­
ma, al niño le parece demasiado inconcebible que tal cosa
pueda suceder. Pero si (...) poco después llega a ver el
órgano genital femenino, al cual le falta, en efecto, esa
parte apreciada por sobre todo lo demás, entonces toma en
serio lo que le han dicho y, cayendo bajo la influencia del
complejo de castración, sufre el trauma más poderoso de
su joven existencia (1938).[4]

*
La creeneia del niño en la universalidad del pene
e. mdB fuerte que la realidad de la percepción
de la falla de pene

Cuando el niño ve desnuda a una hermanita suya o a
otra niña, sus manifestaciones demuestran que su prejui­
cio ha llegado a ser lo bastante enérgico para falsear la
percepción de lo real. Así, no comprueba la falta del miem­
bro, sino que dice regularmente, como con intención conso­
ladora y conciliante: "El... es aún pequeñito, pero ya le
crecerá cuando Da niña] vaya siendo mayor" (1908).[5]

*

32 www.esnips.com/web/Psique

sultado de una castración, surgiendo entonces en el niño
el temor a la posibilidad de una mutilación análoga
(1923).[3]

*
La uperieru:ia visual del niilo reaetiva 1GB
amenazas verbale. anterlore.

[La madre] recurre al expediente violento, ame­
nazándolo [al niño] con quitarle esa cosa con la cual la
desafia [el pene, objeto de prácticas masturbatorias]. Ge­
neralmente, delega en el padre la realización de tal
amenaza, para tomarla más digna de crédito: le contará
todo al padre y éste le cortará el miembro. Aunque parez­
ca extraño, tal amenaza sólo surte su efecto siempre que
antes haya sido cumplida otra condición, pues, en sí mis­
ma, al niño le parece demasiado inconcebible que tal cosa
pueda suceder. Pero si (...) poco después llega a ver el
órgano genital femenino, al cual le falta, en efecto, esa
parte apreciada por sobre todo lo demás, entonces toma en
serio lo que le han dicho y, cayendo bajo la influencia del
complejo de castración, sufre el trauma más poderoso de
su joven existencia (1938).[4]

*
La creeneia del niño en la universalidad del pene
e. mdB fuerte que la realidad de la percepción
de la falla de pene

Cuando el niño ve desnuda a una hermanita suya o a
otra niña, sus manifestaciones demuestran que su prejui­
cio ha llegado a ser lo bastante enérgico para falsear la
percepción de lo real. Así, no comprueba la falta del miem­
bro, sino que dice regularmente, como con intención conso­
ladora y conciliante: "El... es aún pequeñito, pero ya le
crecerá cuando Da niña] vaya siendo mayor" (1908).[5]

*

32 www.esnips.com/web/Psique



Entre el amor narcisista por su pene y el amor
incestuoso por su madre, el niño elige su pene

Si la satisfacción amorosa basada en el complejo de
Edipo ha de costar la pérdida del pene, surgirá un conflic­
to entre el interés narcisista por esta parte del cuerpo y la
carga libidinosa de los objetos parentales. En este conflic­
to vence normalmente el primer poder y el yo del nii\o se
aparta del complejo de Edipo (1924-fr. 1923).[6J

•
La masculinidad del nii\o casi nunca soporta esa pri·

mera conmoción [de la angustia de castración]. A fin de
salvar su miembro sexual, renuncia más o menos comple­
tamente a la posesión de la madre (1938).[7J

•
El complejo de caatroei6n en la niño

En la nii\a el complejo de Edipo es una formación se·
cundaria: lo preceden y lo preparan las repercusiones del
complejo de castración. En lo que se refiere" a la relación
entre los complejos -de Edipo y de castración, surge un
contraste fundamental entre ambos sexos. Mientras el
complejo de Edipo del varón se aniquila en el complejo de
castración, el de la nii\a es posibilitado e iniciado por el
complejo de castración. Esta contradicción se explica con·
siderando que el complejo de castración actúa siempre en
el sentido dictado por su propio contenido: inhibe y res­
tringe la masculinidad, estimula la femineidad (1925).[8J

•
Para lanifúl, su cUtoria es un pene

El clítoris de la nii\a se comporta al principio exacta­
mente como un pene (1924- fr. 1923).[9J

•
www.esnips.com/web/Psique 33

Entre el amor narcisista por su pene y el amor
incestuoso por su madre, el niño elige su pene

Si la satisfacción amorosa basada en el complejo de
Edipo ha de costar la pérdida del pene, surgirá un conflic­
to entre el interés narcisista por esta parte del cuerpo y la
carga libidinosa de los objetos parentales. En este conflic­
to vence normalmente el primer poder y el yo del nii\o se
aparta del complejo de Edipo (1924-fr. 1923).[6J

•
La masculinidad del nii\o casi nunca soporta esa pri·

mera conmoción [de la angustia de castración]. A fin de
salvar su miembro sexual, renuncia más o menos comple­
tamente a la posesión de la madre (1938).[7J

•
El complejo de caatroei6n en la niño

En la nii\a el complejo de Edipo es una formación se·
cundaria: lo preceden y lo preparan las repercusiones del
complejo de castración. En lo que se refiere" a la relación
entre los complejos -de Edipo y de castración, surge un
contraste fundamental entre ambos sexos. Mientras el
complejo de Edipo del varón se aniquila en el complejo de
castración, el de la nii\a es posibilitado e iniciado por el
complejo de castración. Esta contradicción se explica con·
siderando que el complejo de castración actúa siempre en
el sentido dictado por su propio contenido: inhibe y res­
tringe la masculinidad, estimula la femineidad (1925).[8J

•
Para lanifúl, su cUtoria es un pene

El clítoris de la nii\a se comporta al principio exacta­
mente como un pene (1924- fr. 1923).[9J

•
www.esnips.com/web/Psique 33



La mujer tiene dos [zonas genitales predominantes]:
la vagina, órgano femenino propiamente dicho, y el clíto­
ris, órgano análogo al pene masculino. Durante muchos
años la vagina es virtualmente inexistente (... ). Lo esen­
cial de la genitalidad femenina debe girar alrededor del
clítoris de la infancia (1931).[10]

*

La niña Babe que Biempre eBtuvo CaBtrada

La mujer no necesita este fantasma [de castración]
puesto que ya ha venido al mundo castrada, en tanto mu­
jer (1912).[lll

*
La niila, luego la muJer, uperimenta
la envidia del pene

La esperanza [de la niña] de que, a pesar de todo,
obtendrá alguna vez un pene y será entonces igual al
hombre, es susceptible de persistir hasta una edad insos­
pechadamente madura y puede convertirse en motivo de
la conducta más extraila e inexplicable de ·otro modo
(1925).[l2]

*
También el complejo de castración de la niila es ini­

ciado por la visión genital del otro sexo. La niña advierte
enseguida la diferencia (. ..). Se siente en grave situación
de inferioridad, manifiesta con gran frecuencia que tamo
bién ella "quisiera tener una cosita así", y sucumbe a la
envidia del pene, que dejará huellas perdurables en su
evolución y en la formación de su carácter. El que la niila
reconozca su carencia de pene no quiere decir que la acep­
te de buen grado. Aún en tiempos' en que el conocimiento
de la realidad la ha hecho ya abandonar semejante deseo
por irrealizable, el análisis puede demostrar que el mismo

34 www.esnips.com/web/Psique

La mujer tiene dos [zonas genitales predominantes]:
la vagina, órgano femenino propiamente dicho, y el clíto­
ris, órgano análogo al pene masculino. Durante muchos
años la vagina es virtualmente inexistente (... ). Lo esen­
cial de la genitalidad femenina debe girar alrededor del
clítoris de la infancia (1931).[10]

*

La niña Babe que Biempre eBtuvo CaBtrada

La mujer no necesita este fantasma [de castración]
puesto que ya ha venido al mundo castrada, en tanto mu­
jer (1912).[lll

*
La niila, luego la muJer, uperimenta
la envidia del pene

La esperanza [de la niña] de que, a pesar de todo,
obtendrá alguna vez un pene y será entonces igual al
hombre, es susceptible de persistir hasta una edad insos­
pechadamente madura y puede convertirse en motivo de
la conducta más extraila e inexplicable de ·otro modo
(1925).[l2]

*
También el complejo de castración de la niila es ini­

ciado por la visión genital del otro sexo. La niña advierte
enseguida la diferencia (. ..). Se siente en grave situación
de inferioridad, manifiesta con gran frecuencia que tamo
bién ella "quisiera tener una cosita así", y sucumbe a la
envidia del pene, que dejará huellas perdurables en su
evolución y en la formación de su carácter. El que la niila
reconozca su carencia de pene no quiere decir que la acep­
te de buen grado. Aún en tiempos' en que el conocimiento
de la realidad la ha hecho ya abandonar semejante deseo
por irrealizable, el análisis puede demostrar que el mismo

34 www.esnips.com/web/Psique



perdura en lo inconsciente y ha conservado una considera­
ble carga de energía (1933).[13]

*
La madre está caatroda: nlllurlfÍmúmto del odio

... la niña considera al principio su castración como
un infortunio individual, y sólo paulatinamente lo va ex­
tendiendo a otras criaturas femeninas y, por último, tam­
bién a la madre. El objeto de su amor era la madre fálica;
con el descubrimiento de que la madre está castrada se le
hace posible abandonarla como objeto amoroso, y entonces
los motivos de hostilidad, durante tanto tiempo acumula­
dos, vencen en toda la línea (1933).[14]

*
Una consecuencia de la envidia fálica parece radicar

en el relajamiento de los lazos cariñosos con el objeto ma­
terno. (... ) la falta de pene es casi siempre achacada a la
madre de la nifia que la echó al mundo tan insuficiente­
mente dotada (1925).[15] .

*
La enemistad de algunas hijas contra su madre tiene

como última raíz el reproche de haberlas parido mujeres y
no hombres (1916).[16]

*
Cambio del partenaire amado: la madre
cede ellulfGr al padre

... lleva [a la nifia] al abandono de la madre amada,
a quien la hija, bajo el influjo de la envidia fálica, no pue­
de perdonar el que la haya traído al mundo tan insuficien­
temente dotada. En medio de este resentimiento abando­
na a la madre y la sustituye, en calidad de objeto amoroso,
por otra persona: por el padre (. ..). [Ella] odia ahora a la
madre que antes amara, aprovechando una doble motiva­
ción: la odia tanto por celos como por el rencor que le

www.esnips.com/web/Psique 35

perdura en lo inconsciente y ha conservado una considera­
ble carga de energía (1933).[13]

*
La madre está caatroda: nlllurlfÍmúmto del odio

... la niña considera al principio su castración como
un infortunio individual, y sólo paulatinamente lo va ex­
tendiendo a otras criaturas femeninas y, por último, tam­
bién a la madre. El objeto de su amor era la madre fálica;
con el descubrimiento de que la madre está castrada se le
hace posible abandonarla como objeto amoroso, y entonces
los motivos de hostilidad, durante tanto tiempo acumula­
dos, vencen en toda la línea (1933).[14]

*
Una consecuencia de la envidia fálica parece radicar

en el relajamiento de los lazos cariñosos con el objeto ma­
terno. (... ) la falta de pene es casi siempre achacada a la
madre de la nifia que la echó al mundo tan insuficiente­
mente dotada (1925).[15] .

*
La enemistad de algunas hijas contra su madre tiene

como última raíz el reproche de haberlas parido mujeres y
no hombres (1916).[16]

*
Cambio del partenaire amado: la madre
cede ellulfGr al padre

... lleva [a la nifia] al abandono de la madre amada,
a quien la hija, bajo el influjo de la envidia fálica, no pue­
de perdonar el que la haya traído al mundo tan insuficien­
temente dotada. En medio de este resentimiento abando­
na a la madre y la sustituye, en calidad de objeto amoroso,
por otra persona: por el padre (. ..). [Ella] odia ahora a la
madre que antes amara, aprovechando una doble motiva­
ción: la odia tanto por celos como por el rencor que le

www.esnips.com/web/Psique 35



guarda debido a su falta de pene. Al principio su nueva re·
lación con el padre puede tener por contenido el deseo de
disponer de su pene (1938).[17]

*
Cambio de la .cona er6gena de la niña:
el clftorl. cede lugar a la I1agina

Podemos, pues, mantener que en la fase fálica de la
niña es el clítoris la zona erógena directiva. Pero no con
carácter de permanencia, pues, con el viraje hacia la femi·
neidad, el clítoris debe ceder, total o parcialmente, su sen·
siblidad y con ella su significación a la vagina (1933).[l8]

*
Cambio del objeto detteado: el pene
cede lugar a un niilo

El deseo con el que la nilla se orienta hacia el padre
es quizás, originalmente, el de cónseguir de él el pene que
la madre le ha negado. Pero la situación femenina se cons­
tituye luego, cuando el deseo de tener un pene es relevado
por el de tener un niño, sustituyéndose así el niño al pene,
conforme a la antigua equivalencia simbólica {l933).[19]

*
El compll¡jo de Edipo es el devenir
"normal" de la muJer

Su anhelo de poseer un pene, anhelo en realidad
inextinguible, puede llegar a satisfacerse si logra comple­
tar el amor al órgano convirtiéndolo en amor al portador
del mismo {19~8).[20]

*
* *

36
www.esnips.com/web/Psique

guarda debido a su falta de pene. Al principio su nueva re·
lación con el padre puede tener por contenido el deseo de
disponer de su pene (1938).[17]

*
Cambio de la .cona er6gena de la niña:
el clftorl. cede lugar a la I1agina

Podemos, pues, mantener que en la fase fálica de la
niña es el clítoris la zona erógena directiva. Pero no con
carácter de permanencia, pues, con el viraje hacia la femi·
neidad, el clítoris debe ceder, total o parcialmente, su sen·
siblidad y con ella su significación a la vagina (1933).[l8]

*
Cambio del objeto detteado: el pene
cede lugar a un niilo

El deseo con el que la nilla se orienta hacia el padre
es quizás, originalmente, el de cónseguir de él el pene que
la madre le ha negado. Pero la situación femenina se cons­
tituye luego, cuando el deseo de tener un pene es relevado
por el de tener un niño, sustituyéndose así el niño al pene,
conforme a la antigua equivalencia simbólica {l933).[19]

*
El compll¡jo de Edipo es el devenir
"normal" de la muJer

Su anhelo de poseer un pene, anhelo en realidad
inextinguible, puede llegar a satisfacerse si logra comple­
tar el amor al órgano convirtiéndolo en amor al portador
del mismo {19~8).[20]

*
* *

36
www.esnips.com/web/Psique



Referencias de los fragmentos
citados

[lJ Teorias sexuales infantiles, Madrid, Biblioteca Nueva,
1973, Obras completas, t. 11, pág. 1265.

[2] La organización genital infantil, Madrid, Biblioteca Nue­
va, 1973, Obras computas, t. 1Il, pág. 2699.

[3] lbid., pág. 2699.
[4J Compendio del psicoanálisis, Madrid, Biblioteca Nueva,

1973, Obras comPutas, t. I1I, pág. 3407.
[5] Thorias sexuaus infantiks, op. cit., págs. 1265-1266.
[6] La disolución del complejo de Edipo, Madrid, Biblioteca

Nueva, 1973, Obras completas, t. 1Il, pág. 2750.
[7] Compendio del psicoanálisis, op. cit., pág. 3408.
[8] Algunas consecuencias psÚ¡uicos de ID diferencia sezual

anatómico, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras com­
putas, t. 1Il, pág. 290l.

[9] La disolución del compujo de &lipo, op. cit., pág. 2751.
[10] Sobre ID sexualiJod femenina, Madrid, Biblioteca Nueva,

1973, Obras completas, t. 1Il, pág. 3079.
[U] "Minute. de la Socillté Psychanalytique de Vienne", sesión

del 20 de marzo de 1912, en Les Premien Psych4nalystes,
t. IV, Gallimard, 1983, pág. 105.

[12] Algunas consecuencias psiquico. de ID diferencia .exual
anatómica, op. cit., pág. 2899.

[13]. "La femineidad", en Nueva. uccione. introductorias al
p.icoanálisis, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obra. como
putas, t. III, pág. 3172.

[14] lbid., pág. 3173.
[l5] Alguna. consecuencia. p.iquicas de lo diferencia .exual

anat6mica,op. cit., pág. 2900.
[16] Varias tipos de carácter de.cubiertos en la IDbor anaUtica,

Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras completa., t. 1Il,
pág. 2416.

37

Referencias de los fragmentos
citados

[lJ Teorias sexuales infantiles, Madrid, Biblioteca Nueva,
1973, Obras completas, t. 11, pág. 1265.

[2] La organización genital infantil, Madrid, Biblioteca Nue­
va, 1973, Obras computas, t. 1Il, pág. 2699.

[3] lbid., pág. 2699.
[4J Compendio del psicoanálisis, Madrid, Biblioteca Nueva,

1973, Obras comPutas, t. I1I, pág. 3407.
[5] Thorias sexuaus infantiks, op. cit., págs. 1265-1266.
[6] La disolución del complejo de Edipo, Madrid, Biblioteca

Nueva, 1973, Obras completas, t. 1Il, pág. 2750.
[7] Compendio del psicoanálisis, op. cit., pág. 3408.
[8] Algunas consecuencias psÚ¡uicos de ID diferencia sezual

anatómico, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras com­
putas, t. 1Il, pág. 290l.

[9] La disolución del compujo de &lipo, op. cit., pág. 2751.
[10] Sobre ID sexualiJod femenina, Madrid, Biblioteca Nueva,

1973, Obras completas, t. 1Il, pág. 3079.
[11] "Minute. de la Socillté Psychanalytique de Vienne", sesión

del 20 de marzo de 1912, en Les Premien Psyc1uJnalystes,
t. IV, Ga1limard, 1983, pág. 105.

[12] Algunas consecuencias psiquico. de ID diferencia .exual
anatómica, op. cit., pág. 2899.

[13]. "La femineidad", en Nueva. uccione. introductorias al
p.icoanálisis, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obra. como
putas, t. III, pág. 3172.

[14] lbid., pág. 3173.
[l5] Alguna. consecuencia. p.iquicas de lo diferencia .exual

anat6mica,op. cit., pág. 2900.
[16] Varias tipos de carácter de.cubiertos en la IDbor anaUtica,

Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras completa., t. 1Il,
pág. 2416.

37



[17] Compendio del psicoanálisis, op. cit., págs. 3409-3410.
[18] "La femineidad", /OC. cit., págs. 3167·3168.
[l9] ¡bid., págs. 3173-3174.
[20] Compendio del psicoanálisis, op. cit., pág. 3410.

38

[17] Compendio del psicoanálisis, op. cit., págs. 3409-3410.
[18] "La femineidad", /OC. cit., págs. 3167·3168.
[l9] ¡bid., págs. 3173-3174.
[20] Compendio del psicoanálisis, op. cit., pág. 3410.

38



Selección bibliográfica
sobre la castración

FREUD,S.

1905 Trois essais sur la tMorie de la sexualité, Gallimard,
1962, págs. 91·92, y nota 51 (de 1920), pág. 179·180.
[Hay versión en castellano: 7Tes ensayos para una
teoría sexual, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obras completas, tomo IIJ.

1908 "Les théories sexuelles infantiles", en La vie sexue·
Ue, P.U;F., 1969, pág. 19. [Hay versión en castellano:
norias sexuales infantiles, Madrid, Biblioteca Nue­
va, 1973, Obras completas, tomo 11).

1909"Analyse d'une phobie chez un petit gllI1:on de cinq
ans. (Le petit Hans)", en Cinq Psychanalyses, P.U.F.,
1954, págs. 95-98, 168-189. [Hay versión en castella·
no: Análisis de la fobia de un niño de cinco años
(Caso "Juanito"), Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obras completas, tomo 11).

1910 Un souvenir d'enfance de Léonard de Vinci, Galli­
mard, 1977, pág. 71-77. [Hay versión en castellano:
Un recuerdo infantü de Leonardo Da Vinci, Madrid,
Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas, tomo 11).

1917 "Sur las transpositions de pulsions plus particuliere­
ment dans l'erotisme anal", en La vie sexuelle, op.
cit., págs. 106·112. [Hay versión en castellano: Sobre
las transmutaciones de los instintos y especialmente
del erotismo anal, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obras completas, tomo 11).

1918 "Extrait de l'histoire d'une nevrose infantile. (L'Hom-

39

Selección bibliográfica
sobre la castración

FREUD,S.

1905 Trois essais sur la tMorie de la sexualité, Gallimard,
1962, págs. 91·92, y nota 51 (de 1920), pág. 179·180.
[Hay versión en castellano: 7Tes ensayos para una
teoría sexual, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obras completas, tomo IIJ.

1908 "Les théories sexuelles infantiles", en La vie sexue·
Ue, P.U;F., 1969, pág. 19. [Hay versión en castellano:
norias sexuales infantiles, Madrid, Biblioteca Nue­
va, 1973, Obras completas, tomo 11).

1909"Analyse d'une phobie chez un petit gllI1:on de cinq
ans. (Le petit Hans)", en Cinq Psychanalyses, P.U.F.,
1954, págs. 95-98, 168-189. [Hay versión en castella·
no: Análisis de la fobia de un niño de cinco años
(Caso "Juanito"), Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obras completas, tomo 11).

1910 Un souvenir d'enfance de Léonard de Vinci, Galli­
mard, 1977, pág. 71-77. [Hay versión en castellano:
Un recuerdo infantü de Leonardo Da Vinci, Madrid,
Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas, tomo 11).

1917 "Sur las transpositions de pulsions plus particuliere­
ment dans l'erotisme anal", en La vie sexuelle, op.
cit., págs. 106·112. [Hay versión en castellano: Sobre
las transmutaciones de los instintos y especialmente
del erotismo anal, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obras completas, tomo 11).

1918 "Extrait de l'histoire d'une nevrose infantile. (L'Hom-

39



me aux loupes)", en Cinq Psychanalyses, op. cit.,
págs. 378-392. [Hay versión en castellano: Historia
de una neurosis infantil (Caso del "Hombre de los lo­
bos"), Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras com­
pletas, tomo I1.J

1923"L'organization génitale infantile", en La vie sexue­
l/e, op. cit., págs. 113-116. [Hay versión en castellano:
La organización genital infantil. Adición a la teorla
sexual, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras com­
pletas, tomo m.l

1923 "La disparition du complexe d'<Edipe", en La· vie se­
xuelle, op. cit., págs. 117·122. [Hay versión en caste·
llano: La disolución del complejo de Edipo, Madrid,
Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas, tomo m.]

1925 "Quelques conséquences psychiques de la dift'érence
anatomique entre les sexes", en La vie sexuel/e, op.
cit., págs. 123·132. [Hay versión en castellano: Algu­
nas consecuencias ps(quicas de la diferencia sexual
anatómica, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras
completas, tomo m.l

1927 "Le fétichisme", en La vie sexuelle, op. cit., págs. 133­
138. [Hay versión en castellano: Fetichismo, Madrid,
Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas, tomo m.J

1931 "Sur la sexualité féminine", en La vie sexuelle, op.
cit., págs. 139·155. [Hay versión en castellano:
Sobre la sexualidad femenina, Madrid, Biblioteca
Nueva, 1973, Obras completas, tomo m.l

1933 "La féminité", en Nouvelles Conférences d'introduc­
tion d la psychanalyse, Gallimard, 1984, pág. 167·
175. [Hay versión en castellano: "La femineidad", en
Nuevas lecciones introductorias al psicoanálisis, Ma­
drid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas, tomo
m.l

1937 "L'analyse avec fin et l'analyse sans fin", en Résul­
tats, Idée!', Problemes 11 (1921-1938), P.U.F., 1985,
págs. 265·268. [Hay versión en castellano: Andlisis
tenninable e interminable, Madrid, Biblioteca Nue­
va, 1973, Obras completas, tomo m.l

1938 "Le clivage du moi dans le processus de défense", en

40

me aux loupes)", en Cinq Psychanalyses, op. cit.,
págs. 378-392. [Hay versión en castellano: Historia
de una neurosis infantil (Caso del "Hombre de los lo­
bos"), Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras com­
pletas, tomo I1.J

1923"L'organization génitale infantile", en La vie sexue­
l/e, op. cit., págs. 113-116. [Hay versión en castellano:
La organización genital infantil. Adición a la teorla
sexual, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras com­
pletas, tomo m.l

1923 "La disparition du complexe d'<Edipe", en La· vie se­
xuelle, op. cit., págs. 117·122. [Hay versión en caste·
llano: La disolución del complejo de Edipo, Madrid,
Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas, tomo m.]

1925 "Quelques conséquences psychiques de la dift'érence
anatomique entre les sexes", en La vie sexuel/e, op.
cit., págs. 123·132. [Hay versión en castellano: Algu­
nas consecuencias ps(quicas de la diferencia sexual
anatómica, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras
completas, tomo m.l

1927 "Le fétichisme", en La vie sexuelle, op. cit., págs. 133­
138. [Hay versión en castellano: Fetichismo, Madrid,
Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas, tomo m.J

1931 "Sur la sexualité féminine", en La vie sexuelle, op.
cit., págs. 139·155. [Hay versión en castellano:
Sobre la sexualidad femenina, Madrid, Biblioteca
Nueva, 1973, Obras completas, tomo m.l

1933 "La féminité", en Nouvelles Conférences d'introduc­
tion d la psychanalyse, Gallimard, 1984, pág. 167·
175. [Hay versión en castellano: "La femineidad", en
Nuevas lecciones introductorias al psicoanálisis, Ma­
drid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas, tomo
m.l

1937 "L'analyse avec fin et l'analyse sans fin", en Résul­
tats, Idée!', Problemes 11 (1921-1938), P.U.F., 1985,
págs. 265·268. [Hay versión en castellano: Andlisis
tenninable e interminable, Madrid, Biblioteca Nue­
va, 1973, Obras completas, tomo m.l

1938 "Le clivage du moi dans le processus de défense", en

40



Résultats, ldées, Problemes II, op. cit., págs. 283-286.
[Hay versi6n en castellano: Escisión del ·yo· en el
proceso de defensa, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obras completas, tomo III].

1938Abrégé de psychanalyse, P.U.F. 1949, págs. 60-61, 65­
66. [Hay versi6n en castellano: Compendio del psico­
análisis, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras
completas, tomo I1I].

LACAN,J.

Le Séminaire, livre I1I, Les Psychoses. Seuil, 1981,
págs. 21-22, 170, 195-205, 349-355. [Hay versi6n en
castellano: El Seminario 3. Las psicosis, Barcelona,
Paid6s, 1983].

La relatÚJn d'objet et les structure8 freudiennes (semi­
nario inédito), lecciones del 12 de diciembre de 1956,
del 16 de enero de 1957, del 30 de enero de 1957, de
febrero de 1957 y de marzo de 1957.

Les formations de l'inconscient (seminario inédito),
lecciones de marzo de 1958, de abril de 1958, de ma­
yo de 1958 y del 5 de junio de 1958.

Le désir et son interprétation (seminario inédito), lec­
ciones de febrero de 1959, de abril de 1959, del 13 de
mayo de 1959, del 20 de mayo de 1959, del 10 de ju­
nio de 1959, del 17 de junio de 1959 y del 1" de julio
de 1959.

Ecrits, Seuil, 1966, págs. 232, 386-393, 555-556, 565,
685-695, 732, 820. [Hay versi6n en castellano: Escri­
tos 1, México, Siglo XXI, 1970 Y Escritos [l, México,
Siglo XXI, 1978].

*
* *

41

Résultats, ldées, Problemes II, op. cit., págs. 283-286.
[Hay versi6n en castellano: Escisión del ·yo· en el
proceso de defensa, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obras completas, tomo III].

1938Abrégé de psychanalyse, P.U.F. 1949, págs. 60-61, 65­
66. [Hay versi6n en castellano: Compendio del psico­
análisis, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras
completas, tomo I1I].

LACAN,J.

Le Séminaire, livre I1I, Les Psychoses. Seuil, 1981,
págs. 21-22, 170, 195-205, 349-355. [Hay versi6n en
castellano: El Seminario 3. Las psicosis, Barcelona,
Paid6s, 1983].

La relatÚJn d'objet et les structure8 freudiennes (semi­
nario inédito), lecciones del 12 de diciembre de 1956,
del 16 de enero de 1957, del 30 de enero de 1957, de
febrero de 1957 y de marzo de 1957.

Les formations de l'inconscient (seminario inédito),
lecciones de marzo de 1958, de abril de 1958, de ma­
yo de 1958 y del 5 de junio de 1958.

Le désir et son interprétation (seminario inédito), lec­
ciones de febrero de 1959, de abril de 1959, del 13 de
mayo de 1959, del 20 de mayo de 1959, del 10 de ju­
nio de 1959, del 17 de junio de 1959 y del 1" de julio
de 1959.

Ecrits, Seuil, 1966, págs. 232, 386-393, 555-556, 565,
685-695, 732, 820. [Hay versi6n en castellano: Escri­
tos 1, México, Siglo XXI, 1970 Y Escritos [l, México,
Siglo XXI, 1978].

*
* *

41



DOLTO, F., La se%ualité féminine, Le Livre de Poche, 1982,
pág. 99. [Hay versión en castellano: La sexualidad
femeninal.

-, L'image inconscient du corps, Seuil, 1984, págs. 63­
208. [Hay versión en castellano: La imagen incons­
ciente del cuerpol.

LECLAIRE, S., Psychanalyser, Seuil, 1,968, cap. 8. [Hay
versión en castellano: Psicoanalizar, México, Siglo
XXI,1978l.

-, Démasquer le réel, Seuil, 1971, pág. 45-53. [Hay ver­
sión en castellano: Desenmascarar lo real. El objeto
en psicoanálisis. Buenos Aires, Paidós, 1982l.

NASIO, J.-D., L'inconscient avenir, Bourgois, 1980, págs.
41-43.

SAFOUAN, M. La sexualité féminille, Seuil, 1976, pág. 73·
94,129·141.

42

DOLTO, F., La se%ualité féminine, Le Livre de Poche, 1982,
pág. 99. [Hay versión en castellano: La sexualidad
femeninal.

-, L'image inconscient du corps, Seuil, 1984, págs. 63­
208. [Hay versión en castellano: La imagen incons­
ciente del cuerpol.

LECLAIRE, S., Psychanalyser, Seuil, 1,968, cap. 8. [Hay
versión en castellano: Psicoanalizar, México, Siglo
XXI,1978l.

-, Démasquer le réel, Seuil, 1971, pág. 45-53. [Hay ver­
sión en castellano: Desenmascarar lo real. El objeto
en psicoanálisis. Buenos Aires, Paidós, 1982l.

NASIO, J.-D., L'inconscient avenir, Bourgois, 1980, págs.
41-43.

SAFOUAN, M. La sexualité féminille, Seuil, 1976, pág. 73·
94,129·141.

42



2

El concepto de
FALO

2

El concepto de
FALO





El concepto de falo

El término "falo", rara vez utilizado en los escritos
freudianos, es empleado en ocasiones para nombrar el
"estadio fálico"; momento particular del desarrollo de la
sexualidad infantil durante el cual culmina el complejo de
castración. Freud utiliza con más frecuencia el término
"pene" cada vez que tiene que designar la parte amenaza­
da del cuerpo del varón y ausente del cuerpo de la mujer.
En el capítulo anterior, dedicado a la castración, se dejó
en suspenso esta distinción pene-falo y se mantuvo -en
pos de una mayor claridad- el vocabulario freudiano.
Fue Jacques Lacan quien elevó el vocablo "falo" al rango
de concepto analítico y reservó el vocablo "pene" para de­
nominar sólo el órgano anatómico masculino. No obstan­
te, en muchas ocasiones, Freud ya había esbozado esta
diferencia que Lacan se esforzará por acentuar, mostran­
do hasta qué punto la referencia al falo es preponderante
en la teoría freudiana. Es así corno Lacan puede escribir:
"Este es un hecho verdaderamente esencial (... ) cualquie­
ra sea el reordenamiento que [Freud] haya introducido en
su teorización (... ) la prevalencia del centro fálico nunca
fue modificada."1

La primacía del falo no debe ser confundida con una
supuesta primacía del pene. Cuando Freud insiste en el
carácter exclusivamente masculino de la libido, de lo que

1 Lacan, J.: El seminoTio. libro nI. Las psicosis. Barcelona, PBid6s,
1984, pág. 444.

www.esnips.com/web/Psique
45

El concepto de falo

El término "falo", rara vez utilizado en los escritos
freudianos, es empleado en ocasiones para nombrar el
"estadio fálico"; momento particular del desarrollo de la
sexualidad infantil durante el cual culmina el complejo de
castración. Freud utiliza con más frecuencia el término
"pene" cada vez que tiene que designar la parte amenaza­
da del cuerpo del varón y ausente del cuerpo de la mujer.
En el capítulo anterior, dedicado a la castración, se dejó
en suspenso esta distinción pene-falo y se mantuvo -en
pos de una mayor claridad- el vocabulario freudiano.
Fue Jacques Lacan quien elevó el vocablo "falo" al rango
de concepto analítico y reservó el vocablo "pene" para de­
nominar sólo el órgano anatómico masculino. No obstan­
te, en muchas ocasiones, Freud ya había esbozado esta
diferencia que Lacan se esforzará por acentuar, mostran­
do hasta qué punto la referencia al falo es preponderante
en la teoría freudiana. Es así corno Lacan puede escribir:
"Este es un hecho verdaderamente esencial (... ) cualquie­
ra sea el reordenamiento que [FreudJ haya introducido en
su teorización (... ) la prevalencia del centro fálico nunca
fue modificada."1

La primacía del falo no debe ser confundida con una
supuesta primacía del pene. Cuando Freud insiste en el
carácter exclusivamente masculino de la libido, de lo que

1 Lacan, J.: El seminoTio. libro nI. Las psicosis. Barcelona, PBid6s,
1984, pág. 444.

www.esnips.com/web/Psique
45



se trata no es de libido peniana sino de libido fálica. Es
decir que el elemento organizador de la sexualidad huma­
na no es el órgano genital masculino sino la representa­
ción construida sobre esta parte anatómica del cuerpo del
hombre. La preponderancia del falo significa que la evolu­
ción sexual infantil y adulta se ordena según la presencia
o ausencia de este pene imaginario -denominado falo­
en el mundo de los humanos. Lacan sistematizará la dia­
léctica de la presencia y de la ausencia en torno al falo a
través de los conceptos de falta y de significante.

¿Pero qué es el falo?
Si retornamos la totalidad del proceso de la castra­

ción tal corno fue estudiado en el varón y en la niña, po­
dernos deducir que el objeto central en tomo al cual se or­
ganiza el complejo de castración no es, a decir verdad, el
órgano anatómico peniano sino su representación. Lo que
el niño percibe corno el atributo poseído por algunos y
ausente en otros no es el pene sino su representación psí­
quica, ya sea bajo la forma imaginaria o bajo la forma
simbólica. Hablaremos entonces de falo imaginario y de
falo simbólico.

•
• •

Falo imaginario

La forma imaginaria del pene, o falo imaginario, es
la representación psíquica inconsciente que resulta de
tres factores: anatómico, libidinal y fantasmático. Ante
todo, el factor anatómico, que resulta del carácter fisica­
mente prominente de este apéndice del cuerpo y que con­
fiere al pene una fuerte pregnancia, a un tiempo táctil y
'!"isual. Es la."buena forma" peniana la que se impone a la
percepción del niño bajo la alternativa de una parte pre­
sente o ausente del cuerpo. Luego, segundo factor, la in­
tensa carga libidinal acumulada en esta región peniana y

46 www.esnips.com/web/Psique

se trata no es de libido peniana sino de libido fálica. Es
decir que el elemento organizador de la sexualidad huma­
na no es el órgano genital masculino sino la representa­
ción construida sobre esta parte anatómica del cuerpo del
hombre. La preponderancia del falo significa que la evolu­
ción sexual infantil y adulta se ordena según la presencia
o ausencia de este pene imaginario -denominado falo­
en el mundo de los humanos. Lacan sistematizará la dia­
léctica de la presencia y de la ausencia en torno al falo a
través de los conceptos de falta y de significante.

¿Pero qué es el falo?
Si retornamos la totalidad del proceso de la castra­

ción tal corno fue estudiado en el varón y en la niña, po­
dernos deducir que el objeto central en tomo al cual se or­
ganiza el complejo de castración no es, a decir verdad, el
órgano anatómico peniano sino su representación. Lo que
el niño percibe corno el atributo poseído por algunos y
ausente en otros no es el pene sino su representación psí·
quica, ya sea bajo la forma imaginaria o bajo la forma
simbólica. Hablaremos entonces de falo imaginario y de
falo simbólico.

•
• •

Falo imaginario

La forma imaginaria del pene, o falo imaginario, es
la representación psíquica inconsciente que resulta de
tres factores: anatómico, libidinal y fantasmático. Ante
todo, el factor anatómico, que resulta del carácter fisica­
mente prominente de este apéndice del cuerpo y que con­
fiere al pene una fuerte pregnancia, a un tiempo táctil y
'!isual. Es la."buena forma" peniana la que se impone a la
percepción del niño bajo la alternativa de una parte pre­
sente o ausente del cuerpo. Luego, segundo factor, la in·
tensa carga libidinal acumulada en esta región peniana y

46 www.esnips.com/web/Psique



que suscita los frecuentes tocamientos autoeróticos del ni­
ño. Y para finalizar, el tercer factor, fantasmático, ligado
a la angustia provocada por el fantasma de que dicho ór­
gano podría ser alguna vez mutilado. A partir de todo es­
to se hace fácilmente comprensible el hecho de que el tér­
mino "pene" -vocablo anatómico- resulte impropio para
designar esta entidad imaginaria creada por la buena for­
ma de un órgano pregnante, el intenso amor narcisista
que el niño le confiere y la inquietud extrema de verlo de­
saparecer. ~n suma, el pene, en su realidad anatómica,
no forma parte del campo del psicoanálisis; sólo entra en
este campo en tanto atributo imaginari..Qj -falo imagina­
rio- con el cual están provistos solamente algunos seres.
Vamos a ver que a su vez este falo imaginario toma otro
estatuto, el de operador simbólico....

•
• •

Falo simbólico

El falo es ura objeto irateniambi4ble

La figura simbólica del pene, o para ser más preci­
sos, la figura simbólica del falo imaginario, o "falo simbó­
lico" puede entenderse según distintas acepciones. Ante
todo, aquella que asigna al órgano masculino el valor de
objeto separable del cuerpo, desmontable e intercambio:­
ble con otros" objetos. Ya no se trata aquí, como eA el caso
del falo imaginario, de. que el falo simbólico sea un objeto
presente o ausente, amenazado o preservado, sino de que
ocupe uno de los lugares en una serie de términos equi­
valentes. Por ejemplo, en el caso del complejo de .castra­
ción masculino, el falo imaginario puede ser reemplazado
por cualquiera de los objetos que se ofrecen al niño en el
momento en que es obligado a renunciar al goce con su
madre. Puesto que debe renunciar a la madre, también

www.esnips.com/web/Psique 47

que suscita los frecuentes tocamientos autoeróticos del ni­
ño. Y para finalizar, el tercer factor, fantasmático, ligado
a la angustia provocada por el fantasma de que dicho ór­
gano podría ser alguna vez mutilado. A partir de todo es­
to se hace fácilmente comprensible el hecho de que el tér­
mino "pene" -vocablo anatómico- resulte impropio para
designar esta entidad imaginaria creada por la buena for­
ma de un órgano pregnante, el intenso amor narcisista
que el niño le confiere y la inquietud extrema de verlo de­
saparecer. ~n suma, el pene, en su realidad anatómica,
no forma parte del campo del psicoanálisis; sólo entra en
este campo en tanto atributo imaginari..Qj -falo imagina­
rio- con el cual están provistos solamente algunos seres.
Vamos a ver que a su vez este falo imaginario toma otro
estatuto, el de operador simbólico....

•
• •

Falo simbólico

El falo es ura objeto irateniambi4ble

La figura simbólica del pene, o para ser más preci­
sos, la figura simbólica del falo imaginario, o "falo simbó­
lico" puede entenderse según distintas acepciones. Ante
todo, aquella que asigna al órgano masculino el valor de
objeto separable del cuerpo, desmontable e intercambio:­
ble con otros" objetos. Ya no se trata aquí, como eA el caso
del falo imaginario, de. que el falo simbólico sea un objeto
presente o ausente, amenazado o preservado, sino de que
ocupe uno de los lugares en una serie de términos equi­
valentes. Por ejemplo, en el caso del complejo de .castra­
ción masculino, el falo imaginario puede ser reemplazado
por cualquiera de los objetos que se ofrecen al niño en el
momento en que es obligado a renunciar al goce con su
madre. Puesto que debe renunciar a la madre, también

www.esnips.com/web/Psique 47



abandona el órgano imaginario con el cual esperaba ha­
cerla gozar. El falo es intercambiado entonces por otros
objetos equivalentes (pene = heces = regalos = ...). Esta
serie conmutativa, denominada por Freud "ecuación sim­
bólica": está constituida por objetos diversos cuya función,
a la manera de un señuelo, estriba en mantener el deseo
sexual del niño, a la vez que le posibilitan apartar la peli­
groaa eventualidad de gozar de la madre. Queremos su­
brayar también que el valor de objeto intercambiable del
órgano masculino en su estatuto imaginario (falo imagi­
nario) se reconoce de modo notorio en esa tercera salida
del complejo de castración femenino que en el capítulo an­
terior caracterizamos como la sustitución del deseo del
pene por el deseo de procrear: el falo imaginario es reem­
plazado simbólicamente por un niño.

El falo ell el patrón lIimb6lieo

Pero el falo es mucho más que un término entre
otros en una serie conmutativa; es en sí mismo la condi­
ción que garantiza la existencia de la serie y que hace po­
sible que objetos heterogéneos en la vida sean objetos
equivalentes en el orden del deseo humano. Dicho de otra
manera, la experiencia de la castración es tan crucial en
la constitución de la sexualidad humana que el objeto
central imaginario en derredor del cual se organiza la
castración -falo imaginario- va a marcar con su im­
pronta todas ias demás experiencias erógenas sea cual
fuere la zona del cuerpo concernida. El destete, por ejem­
plo, o el control del esfínter anal, van a reproducir el mis­
mo esquema que el de la experiencia de la castración.
Desde esta perspectiva, también los objetos perdidos ~I
seno que el niño pierde o las heces que se desprenden­
toman el valor del falo imaginario. Así, el mismo falo ima­
ginario deja de ser imaginario, se excluye de la serie y se
convierte en el patrón simbólica que hará posible que ob­
jetos cualesquiera sean sexualmente equivalentes, es de­
cir, todos ellos referidos a la castración.

48 www.esnips.com/web/Psique

abandona el órgano imaginario con el cual esperaba ha­
cerla gozar. El falo es intercambiado entonces por otros
objetos equivalentes (pene = heces = regalos = ...). Esta
serie conmutativa, denominada por Freud "ecuación sim­
bólica": está constituida por objetos diversos cuya función,
a la manera de un señuelo, estriba en mantener el deseo
sexual del niño, a la vez que le posibilitan apartar la peli­
groaa eventualidad de gozar de la madre. Queremos su­
brayar también que el valor de objeto intercambiable del
órgano masculino en su estatuto imaginario (falo imagi­
nario) se reconoce de modo notorio en esa tercera salida
del complejo de castración femenino que en el capítulo an­
terior caracterizamos como la sustitución del deseo del
pene por el deseo de procrear: el falo imaginario es reem­
plazado simbólicamente por un niño.

El falo ell el patr6n lIimb6lieo

Pero el falo es mucho más que un término entre
otros en una serie conmutativa; es en sí mismo la condi­
ción que garantiza la existencia de la serie y que hace po­
sible que objetos heterogéneos en la vida sean objetos
equivalentes en el orden del deseo humano. Dicho de otra
manera, la experiencia de la castración es tan crucial en
la constitución de la sexualidad humana que el objeto
central imaginario en derredor del cual se organiza la
castración -falo imaginario- va a marcar con su im­
pronta todas ias demás experiencias erógenas sea cual
fuere la zona del cuerpo concernida. El destete, por ejem­
plo, o el control del esfínter anal, van a reproducir el mis­
mo esquema que el de la experiencia de la castración.
Desde esta perspectiva, también los objetos perdidos ~I
seno que el niño pierde o las heces que se désprenden­
toman el valor del falo imaginario. Así, el mismo falo ima­
ginario deja de ser imaginario, se excluye de la serie y se
convierte en el patrón simbólica que hará posible que ob­
jetos cualesquiera sean sexualmente equivalentes, es de­
cir, todos ellos referidos a la castración.

48 www.esnips.com/web/Psique



Si el falo puede excluirse de la serie conmutativa y
constituir su referente invariable, es porque es la huella
de este acontecimiento mayor que es la castración, es
decir, la aceptación por todo ser humano del límite im­
pue·sto al goce en relación con la madre. El falo simbólico
significa y recuerda que todo deseo en el hombre es un
deseo sexual, es decir, no un deseo genital sino un deseo
tan insatisfecho como el deseo incestuoso al cual el ser
humano hubo de renunciar. Afirmar con Lacan que el falo
es el significante del deseo implica recordar que todas las
experiencias erogenas de la vida infantify adulta, todos
los deseos humanos (deseo oral, anal, visual, etcétera) es­
tarán siempre marcados por la experiencia crucial de
haber tenido que renunciar al goce de la madre y aceptar
la insatisfacción del deseo. Decir que el falo es el signi­
ficante del deseo equivale a decir que todo deseo es
sexual, y que todo deseo es finalmente insatisfecho. In­
sistamos una vez más a fin de evitar equívocos: en el cam­
po del psicoanálisis los términos "sexual" o "sexualidad"
no deben ser confundidos con el erotismo genital sino re­
feridos al siguiente hecho esencial de la vida libidinal, a
saber: las satisfacciones resultan siempre insuficientes
respecto del mito dél goce incestuoso. El significante fá­
lico es el límite que separa el mundo de la sexualidad
siempre insatisfecba del mundo del goce que se supone
absoluto.

Aún existe una tercera acepción del falo simbólico,
pero está implicada de modo tan directo en la teoría laca­
niana de la castración que tendremos que repasar previa­
mente sus puntos fundamentales. Ante todo, recordemos
que distinguimos el pene real del falo imaginario, y éste
último del falo simbólico en sus dos estatutos, el de ser un
objeto sustituible entre otros y el de ser -fuera de esos
objetos- el referente que garantiza la operación misma
de su sustitución.

www.es~ips.com/web/Psique 49

Si el falo puede excluirse de la serie conmutativa y
constituir su referente invariable, es porque es la huella
de este acontecimiento mayor que es la castración, es
decir, la aceptación por todo ser humano del límite im­
pue·sto al goce en relación con la madre. El falo simbólico
significa y recuerda que todo deseo en el hombre es un
deseo sexual, es decir, no un deseo genital sino un deseo
tan insatisfecho como el deseo incestuoso al cual el ser
humano hubo de renunciar. Afirmar con Lacan que el falo
es el significante del deseo implica recordar que todas las
experiencias erogenas de la vida infantify adulta, todos
los deseos humanos (deseo oral, anal, visual, etcétera) es­
tarán siempre marcados por la experiencia crucial de
haber tenido que renunciar al goce de la madre y aceptar
la insatisfacción del deseo. Decir que el falo es el signi­
ficante del deseo equivale a decir que todo deseo es
sexual, y que todo deseo es finalmente insatisfecho. In­
sistamos una vez más a fin de evitar equívocos: en el cam­
po del psicoanálisis los términos "sexual" o "sexualidad"
no deben ser confundidos con el erotismo genital sino re­
feridos al siguiente hecho esencial de la vida libidinal, a
saber: las satisfacciones resultan siempre insuficientes
respecto del mito dél goce incestuoso. El significante fá­
lico es el límite que separa el mundo de la sexualidad
siempre insatisfecba del mundo del goce que se supone
absoluto.

Aún existe una tercera acepción del falo simbólico,
pero está implicada de modo tan directo en la teoría laca­
niana de la castración que tendremos que repasar previa­
mente sus puntos fundamentales. Ante todo, recordemos
que distinguimos el pene real del falo imaginario, y éste
último del falo simbólico en sus dos estatutos, el de ser un
objeto sustituible entre otros y el de ser -fuera de esos
objetos- el referente que garantiza la operación misma
de su sustitución.

www.es~ips.com/web/Psique 49



El falo eB el Bignifíeante de la ley

En la concepción lacaniana la castración no se defme
tan sólo por la amenaza que provoca la angustia del niño,
ni por la constatación de una falta que origina la envidia
del pene de la niña; se define, fundamentalmente, por la
separación entre la madre y el hijo. Para Lacan la castra­
ción es el corte producido por un acto que secciona y diso­
cia el vínculo imaginario y narcisista entre la madre y el
niño. Como ya hemos vísto, la madre en tanto mujer colo­
ca al niño en el lugar de falo imaginario, y a su vez el
niño se identifica con este lugar para colmar el deseo ma­
terno. El deseo de la madre, como el de toda mujer, es el
de tener el falo. El niño, entonces, se identifica como si
fuera él mismo ese falo, el mismo falo que la madre desea
desde que entró en el Edipo. Así, el niño se aloja en la
partefaltante del deseo insatisfecho del Otro materno. De
este modo se establece una relación imaginaria consolida­
da, entre una madre que cree tener el falo y el niño que
cree serlo. Por lo tanto, a diferencia de lo que habríamos
enunciado con Freud, el acto castrador no recae exclusi;
vamente sobre el niño sino sobre el vinculo madre-niño.
Por lo general, el agente de esta operación de corte es el
padre, quien representa la ley de prohibición del incesto.
Al recordar a la madre que no puede reintegrar el hijo a
su vientre, y al recordar al niño que no puede poseer a su
madre, el padre castra a la madre de toda pretensión de
tener el falo y al mismo tiempo castra al niño de toda pre­
tensión de ser el falo para la madre. La palabra paterna
que encarna la ley simbólica realiza entonces una doble
castración: castrar al Otro materno de tener el falo y cas­
trar al niño de ser el falo.

A fin de acentuar mejor la distinción entre la teoría
lacaniana de la castración y del falo, y las tesis freudia­
nas, subrayemos que en Lacan:

-la castración es más un acto de corte que una
amenaza o una envidia;

-este acto recae más bien sobre un vínculo que so­
bre una persona;

50
www.esnips.com/web/Psique

El falo eB el Bignifíeante de la ley

En la concepción lacaniana la castración no se defme
tan sólo por la amenaza que provoca la angustia del niño,
ni por la constatación de una falta que origina la envidia
del pene de la niña; se define, fundamentalmente, por la
separación entre la madre y el hijo. Para Lacan la castra­
ción es el corte producido por un acto que secciona y diso­
cia el vínculo imaginario y narcisista entre la madre y el
niño. Como ya hemos vísto, la madre en tanto mujer colo­
ca al niño en el lugar de falo imaginario, y a su vez el
niño se identifica con este lugar para colmar el deseo ma­
terno. El deseo de la madre, como el de toda mujer, es el
de tener el falo. El niño, entonces, se identifica como si
fuera él mismo ese falo, el mismo falo que la madre desea
desde que entró en el Edipo. Así, el niño se aloja en la
partefaltante del deseo insatisfecho del Otro materno. De
este modo se establece una relación imaginaria consolida­
da, entre una madre que cree tener el falo y el niño que
cree serlo. Por lo tanto, a diferencia de lo que habríamos
enunciado con Freud, el acto castrador no recae exclusi;
vamente sobre el niño sino sobre el vinculo madre-niño.
Por lo general, el agente de esta operación de corte es el
padre, quien representa la ley de prohibición del incesto.
Al recordar a la madre que no puede reintegrar el hijo a
su vientre, y al recordar al niño que no puede poseer a su
madre, el padre castra a la madre de toda pretensión de
tener el falo y al mismo tiempo castra al niño de toda pre­
tensión de ser el falo para la madre. La palabra paterna
que encarna la ley simbólica realiza entonces una doble
castración: castrar al Otro materno de tener el falo y cas­
trar al niño de ser el falo.

A fin de acentuar mejor la distinción entre la teoría
lacaniana de la castración y del falo, y las tesis freudia­
nas, subrayemos que en Lacan:

-la castración es más un acto de corte que una
amenaza o una envidia;

-este acto recae más bien sobre un vínculo que so­
bre una persona;

50
www.esnips.com/web/Psique



_ste acto apunta a un objeto: el falo imaginario, ob­
jeto deseado por la madre con el cual el niño se identifica;

_1 acto de castración, aun cuando es asumido por
el padre, no es en realidad la acción de una persona física
sino la operación simbólica de la palabra paterna. El acto
de la castración obra por la ley a la cual el padre mismo,
como sujeto, está inexorablemente sometid9-

Madre, padre, hijo, todos eIlos estánsujetos al orden
simbólico que asigna a cada uno su lugar definido e impo­
ne un límite a su goce. Para Lacan, el agente de la castra­
ción es la efectuación en todas sus variantes de esta ley
impersonal, estructurada como un lenguaje y profunda­
men,te inconsciente. Una prueba a atravesar, un obstáculo
a franquear, una decisión a tomar, un examen a aprobar,
etcétera, son todos desafíos de la vida cotidiana que reac­
tualizan -sin que el sujeto tenga conciencia de eIlo y al
precio de una pérdida-la fuerza separadora de un límite
simbólico. Se hace comprensible entonces el sentido de la
fórmula lacaniana: la castración es simbólica y su objeto
imaginario. Es decir que es la ley que rompe la ilusión de
todo ser humano de creerse poseedor o de identificarse
con una omnipotencia imaginaria.

Ahora podemos concebir la tercera acepción del falo
simbólico en tanto asimilado por Lacan a la ley misma en
su eficacia interdictora del incesto y separadora del víncu­
lo madre-niño. Nos encontramos, entonces, ante una sin­
gular paradoja: el mismo falo es, en tanto imaginario, el
objeto al cual apunta la castración y, en tanto simbólico, el
corte que opera la castración. La dificultad para despejar
con claridad la teoría lacaniana del falo proviene justa­
mente de estas múltiples funciones encamadas por el fa­
lo; El pene real, por estar investido, sólo existe como falo
imaginario; a su vez el falo imaginario, por ser intercam­
biable, sólo existe como falq simbólico; y finalmente el falo
simbólico, por ser significante del deseo, se confunde con
la ley separadora de la castración.

www.esnips.com/web/Psique 51

_ste acto apunta a un objeto: el falo imaginario, ob­
jeto deseado por la madre con el cual el niño se identifica;

_1 acto de castración, aun cuando es asumido por
el padre, no es en realidad la acción de una persona física
sino la operación simbólica de la palabra paterna. El acto
de la castración obra por la ley a la cual el padre mismo,
como sujeto, está inexorablemente sometid9-

Madre, padre, hijo, todos eIlos estánsujetos al orden
simbólico que asigna a cada uno su lugar definido e impo­
ne un límite a su goce. Para Lacan, el agente de la castra­
ción es la efectuación en todas sus variantes de esta ley
impersonal, estructurada como un lenguaje y profunda­
men,te inconsciente. Una prueba a atravesar, un obstáculo
a franquear, una decisión a tomar, un examen a aprobar,
etcétera, son todos desafíos de la vida cotidiana que reac­
tualizan -sin que el sujeto tenga conciencia de eIlo y al
precio de una pérdida-la fuerza separadora de un límite
simbólico. Se hace comprensible entonces el sentido de la
fórmula lacaniana: la castración es simbólica y su objeto
imaginario. Es decir que es la ley que rompe la ilusión de
todo ser humano de creerse poseedor o de identificarse
con una omnipotencia imaginaria.

Ahora podemos concebir la tercera acepción del falo
simbólico en tanto asimilado por Lacan a la ley misma en
su eficacia interdictora del incesto y separadora del víncu­
lo madre-niño. Nos encontramos, entonces, ante una sin­
gular paradoja: el mismo falo es, en tanto imaginario, el
objeto al cual apunta la castración y, en tanto simbólico, el
corte que opera la castración. La dificultad para despejar
con claridad la teoría lacaniana del falo proviene justa­
mente de estas múltiples funciones encamadas por el fa­
lo; El pene real, por estar investido, sólo existe como falo
imaginario; a su vez el falo imaginario, por ser intercam­
biable, sólo existe como falq simbólico; y finalmente el falo
simbólico, por ser significante del deseo, se confunde con
la ley separadora de la castración.

www.esnips.com/web/Psique 51





Fragmentos de las
obras de S. Freud y

de J. Lacan sobre el falo

Selección bibliográfica
sobre el falo

Fragmentos de las
obras de S. Freud y

de J. Lacan sobre el falo

Selección bibliográfica
sobre el falo





Fragmentos de las obras de S.
Freud

y de J. Lacan sobre el falo

Freud

El falo es un objeto separable y sustituible

El pene queda así reconocido corno algo separable
del cuerpo y relacionado, por analogía, con el excremento,
primer trozo de nuestro cuerpo al cual tuvimos que re­
nunciar (1917).[1]

•
... no sólo en los órganos genitales sitúa [el niño] la

fuente del placer que espera, sino que otras partes de su
cuerpo aspiran en él a esa misma sensibilidad, procuran
sensaciones de placer análogas y de este modo pueden ju­
gar el rol de órganos genitales (1917).[2]

•
• *

Lacan

El falo es un patrón simbólico

El falo en la doctrina freudiana no es una fantasía,
si hay que entender por ello un efecto imaginario. No es

55

Fragmentos de las obras de S.
Freud

y de J. Lacan sobre el falo

Freud

El falo es un objeto separable y sustituible

El pene queda así reconocido corno algo separable
del cuerpo y relacionado, por analogía, con el excremento,
primer trozo de nuestro cuerpo al cual tuvimos que re­
nunciar (1917).[1]

•
... no sólo en los órganos genitales sitúa [el niño] la

fuente del placer que espera, sino que otras partes de su
cuerpo aspiran en él a esa misma sensibilidad, procuran
sensaciones de placer análogas y de este modo pueden ju­
gar el rol de órganos genitales (1917).[2]

•
• *

Lacan

El falo es un patrón simbólico

El falo en la doctrina freudiana no es una fantasía,
si hay que entender por ello un efecto imaginario. No es

55



tampoco como tal un objeto (parcial, interno, bueno, malo,
etcétera... ) en la medida en que ese término tiende a
apreciar la realidad interesada en una relación. Menos
aun es el órgano, pene o clítoris que simboliza. '" Pues el
falo es un significante C.,), el significante destinado a de­
signar en su conjunto los efectos del significado.[3]

•
El falo eB el BiKmficante del deBeo

y en primer lugar, ¿por qué hablar de falo y no de
pene? Es que no se trata de una forma o de una imagen o
de una fantasía, sino de un significante, el significante
del deseo,[4]

•
De hecho lo que hay que reconocer es la función del

falo, no como objeto, sino como significante del deseo, en
todos sus avatares.[5]

•
El falo Bim1J61ieo equi_le a la ley

La metáfora paterna actúa en sí por cuanto' la pri­
macía del falo es instaurada en el orden de la cultura.[6]

•
El niño eB el falo imaginario del deBeo de la madre

En la relación primordial con la madre [el niño] hace
la experiencia de lo que a ésta le falta: el falo (, ..) Enton·
ces se esfuerza por satisfacer [en ella] ese deseo imposible
de colmar en una dialéctica muy particular de señuelo,
por ejemplo en actividades de seducción, ordenadas todas
ellas en torno al falo [simbólico] presente-ausente.[7]

56

tampoco como tal un objeto (parcial, interno, bueno, malo,
etcétera... ) en la medida en que ese término tiende a
apreciar la realidad interesada en una relación. Menos
aun es el órgano, pene o clítoris que simboliza. '" Pues el
falo es un significante C.,), el significante destinado a de­
signar en su conjunto los efectos del significado.[3]

•
El falo eB el BiKmficante del deBeo

y en primer lugar, ¿por qué hablar de falo y no de
pene? Es que no se trata de una forma o de una imagen o
de una fantasía, sino de un significante, el significante
del deseo,[4]

•
De hecho lo que hay que reconocer es la función del

falo, no como objeto, sino como significante del deseo, en
todos sus avatares.[5]

•
El falo Bim1J61ieo equi_le a la ley

La metáfora paterna actúa en sí por cuanto' la pri­
macía del falo es instaurada en el orden de la cultura.[6]

•
El niño eB el falo imaginario del deBeo de la madre

En la relación primordial con la madre [el niño] hace
la experiencia de lo que a ésta le falta: el falo (, ..) Enton·
ces se esfuerza por satisfacer [en ella] ese deseo imposible
de colmar en una dialéctica muy particular de señuelo,
por ejemplo en actividades de seducción, ordenadas todas
ellas en torno al falo [simbólico] presente-ausente.[7]

56



*

En un primer tiempo, el niño está en relación con el
deseo de la madre, es deseo de deseo. El objeto de ese de­
seo es el falo, objeto metonímico, esencialmente en cuanto
circulará por todas partes en el significado: es en la ma­
dre donde se planteará la cuestión del falo y donde el niño
debe descubrirla.[S]

Si el deseo de la madre es el falo, el niño quiere ser
el falo para satisfacerlo.[9]

*
El nifto es castrado de "ser el falo"

... la solución del problema de la castración no está
en el dilema: tenerlo o no tenerlo; el sujeto debe primero
reconocer que no lo es. Sólo a partir de aquí, sea hombre O
mujer, podrá normalizar su posición natural.[lO]

*
Si el nifto e. castrado de "ser el falo", plUlde
entonces tener el falo bQjo la formo.
del intercambio .imb61ico

El falo tiene en efecto una función de equivalencia en
la relación con el objeto: es en proporción con cierta renun­
cia al falo como el sujeto entra en posesión de la plurali­
dad de los objetos que caracterizan al mundo humano.[ll]

*
La castración e••imb61ica, ." objeto imaginario

La castración, en tanto se la encuentra en la génesis
de una neurosis, no es jamás real sino simbólica y recae
sobre un objeto imaginario.[12]

*

57

*

En un primer tiempo, el niño está en relación con el
deseo de la madre, es deseo de deseo. El objeto de ese de­
seo es el falo, objeto metonímico, esencialmente en cuanto
circulará por todas partes en el significado: es en la ma­
dre donde se planteará la cuestión del falo y donde el niño
debe descubrirla.[S]

Si el deseo de la madre es el falo, el niño quiere ser
el falo para satisfacerlo.[9]

*
El nifto es castrado de "ser el falo"

... la solución del problema de la castración no está
en el dilema: tenerlo o no tenerlo; el sujeto debe primero
reconocer que no lo es. Sólo a partir de aquí, sea hombre O
mujer, podrá normalizar su posición natural.[lO]

*
Si el nifto e. castrado de "ser el falo", plUlde
entonces tener el falo bQjo la formo.
del intercambio .imb61ico

El falo tiene en efecto una función de equivalencia en
la relación con el objeto: es en proporción con cierta renun­
cia al falo como el sujeto entra en posesión de la plurali­
dad de los objetos que caracterizan al mundo humano.[ll]

*
La castración e••imb61ica, ." objeto imaginario

La castración, en tanto se la encuentra en la génesis
de una neurosis, no es jamás real sino simbólica y recae
sobre un objeto imaginario.[12]

*

57



El falo imaginario es una imagen en negativo,
un agujero en la imagen del otro

... el falo, o sea la imagen del pene, es negatividad
en su lugar en la imagen especular [del otro].[13]

•
• •

Referencias de los fragmentos
citados

[1] Sobre 14. tro....mutacio.... de los i....tinto. y ••pecialment.
del.roti.mo all4l, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obra.
compl.tas, t. n, pág. 2038.

[2] [ntroduction el 14 p.yc1uJnaly••, Payot, 1981, págs. 193­
194. [Hay versión castellana: Leccione. introductoria. al
p.icoanáli.i., Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obra.
compl.tas, t. lI].

[3] "La significación del falo·, en E.critos, Buenos Aires, Siglo
XXI, t. n, págs. 669-670.

[4] La. formaciones del inco....ci.nt., transcripción de J.·B.
Pontelis, Buenos Aires, Nueva Visión, 1970, pág. 112.

[5] [bid., pág. 124.
[6] ]bid., pág. 86.
[7] La relation d'obj.t.t le••tructu,... freudi.nne., transcrip­

ción de J .·B. Pontelis, en Bull.tin d. p.ychologi., t. X
(1956-1957), pág. 743.

[8] La. formaciones del inconsci.nt., op. cit., pág. 89.
[9] "La significación del falo·, loc. cit., pág. 673.

[10] La. formaciones del inconsci.nte, op. cit., pág. 124.
[11] El de.eo y su interpretación, transcripción de J.·B. Ponte.

lis, en La. formaciones del inconscient., op. cit., pág. 173.
[12] La relation d'objet .t 1.. •tructure. fr.udi.nne., en Bull.·

tin de psych%gie, t. X (1956-1957), pág. 852.
[13] ·Subversión del sujeto y dialéctica del deseo· en E.crito.,

op. cit., t. n, pág. 822.

58

El falo imaginario es una imagen en negativo,
un agujero en la imagen del otro

... el falo, o sea la imagen del pene, es negatividad
en su lugar en la imagen especular [del otro].[13]

•
• •

Referencias de los fragmentos
citados

[1] Sobre 14. tro....mutacio.... de los i....tinto. y ••pecialment.
del.roti.mo all4l, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obra.
compl.tas, t. n, pág. 2038.

[2] [ntroduction el 14 p.yc1uJnaly••, Payot, 1981, págs. 193­
194. [Hay versión castellana: Leccione. introductoria. al
p.icoanáli.i., Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obra.
compl.tas, t. lI].

[3] "La significación del falo·, en E.critos, Buenos Aires, Siglo
XXI, t. n, págs. 669-670.

[4] La. formaciones del inco....ci.nt., transcripción de J.·B.
Pontelis, Buenos Aires, Nueva Visión, 1970, pág. 112.

[5] [bid., pág. 124.
[6] ]bid., pág. 86.
[7] La relation d'obj.t.t le••tructu,... freudi.nne., transcrip­

ción de J .·B. Pontelis, en Bull.tin d. p.ychologi., t. X
(1956-1957), pág. 743.

[8] La. formaciones del inconsci.nt., op. cit., pág. 89.
[9] "La significación del falo·, loc. cit., pág. 673.

[10] La. formaciones del inconsci.nte, op. cit., pág. 124.
[11] El de.eo y su interpretación, transcripción de J.·B. Ponte.

lis, en La. formaciones del inconscient., op. cit., pág. 173.
[12] La relation d'objet .t 1.. •tructure. fr.udi.nne., en Bull.·

tin de psych%gie, t. X (1956-1957), pág. 852.
[13] ·Subversión del sujeto y dialéctica del deseo· en E.crito.,

op. cit., t. n, pág. 822.

58



Selección bibliográfica
sobre el falo

FREUD,S.,

1923 "L'organisation génitale infantile" en La vie sexue­
lle, P.U.F., 1969, págs. 113-116. [Hay versión en cas­
tellano: La organización sexual infantil. Adición a
la teor(a sexual, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obras completas, tomo III.]

1938Abrégé de psychanalyse, P.U.F., 1949, pág. 15. [Hay
versión en castellano: Compendio de psicoanálisis,
Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas,
tomo m.]

LACAN, J.,

La relatian d'objet et les structures freudiennes (se­
minario inédito), lecciones de diciembre de 1956,
marzo de 1957,19 y 26 de junio de 1957.

Les formations de l'inconscient (seminario inédito),
lecciones de marzo, abril, mayo y junio de 1958.

Le désir et son interprétation (seminario inédito), lec­
ciones de abril, mayo, junio y julio de 19.,,').

Ecrits, Seuil, 1966, págs. 522, 555-556, 565-566, 608,
632-633, 683, 685-695, 715, 732, 793-827. [Hay ver­
sión en' castellano: Escritos 1 y Escritos 1I, México,
Siglo XXI, 1970 Y1978, respectivamente.]

59

Selección bibliográfica
sobre el falo

FREUD,S.,

1923 "L'organisation génitale infantile" en La vie sexue­
lle, P.U.F., 1969, págs. 113-116. [Hay versión en cas­
tellano: La organización sexual infantil. Adición a
la teor(a sexual, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obras completas, tomo III.]

1938Abrégé de psychanalyse, P.U.F., 1949, pág. 15. [Hay
versión en castellano: Compendio de psicoanálisis,
Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas,
tomo m.]

LACAN, J.,

La relatian d'objet et les structures freudiennes (se­
minario inédito), lecciones de diciembre de 1956,
marzo de 1957,19 y 26 de junio de 1957.

Les formations de l'inconscient (seminario inédito),
lecciones de marzo, abril, mayo y junio de 1958.

Le désir et son interprétation (seminario inédito), lec­
ciones de abril, mayo, junio y julio de 19.,,').

Ecrits, Seuil, 1966, págs. 522, 555-556, 565-566, 608,
632-633, 683, 685-695, 715, 732, 793-827. [Hay ver­
sión en' castellano: Escritos 1 y Escritos 1I, México,
Siglo XXI, 1970 Y1978, respectivamente.]

59



*
* *

BONNET, G., "La logique phallique' en Psychanalyse a
l'Université, 1980, vol. 5, N" 20, pág. 621.

CONTÉ, C. y SAFOUAN, M., artículo "Phallus', en Encyclo­
paedia Universalis, vol. XII, págs. 914-915.

FENICHEL, O., 'The symbolic equation: Girl = Phallus' en
Psychoanalytic Quarterly, 1949, XX, vol. 3, págs.
303-324..

LECLAlRE, S., Démasquer le riel, Seuil, 1971, págs. 45-53.
[Hay versión castellana: Desenmascarar lo real,
Buenos Aires, Paidós, 1982.]

NABIO, J. D., "Métaphore et phallus' en Démasquer le
riel, op. cit., págs. 101-117. [Hay versión castellana:
Desenmascarar lo real, Buenos Aires, Paidós, 1982].

TAILLANDIER, G., "Le phallus: une note historique', en
Esquisses psychanalytiques, primavera 1988, N" 9,
pág. 199.

60

*
* *

BONNET, G., "La logique phallique' en Psychanalyse a
l'Université, 1980, vol. 5, N" 20, pág. 621.

CONTÉ, C. y SAFOUAN, M., artículo "Phallus', en Encyclo­
paedia Universalis, vol. XII, págs. 914-915.

FENICHEL, O., 'The symbolic equation: Girl = Phallus' en
Psychoanalytic Quarterly, 1949, XX, vol. 3, págs.
303-324..

LECLAlRE, S., Démasquer le riel, Seuil, 1971, págs. 45-53.
[Hay versión castellana: Desenmascarar lo real,
Buenos Aires, Paidós, 1982.]

NABIO, J. D., "Métaphore et phallus' en Démasquer le
riel, op. cit., págs. 101-117. [Hay versión castellana:
Desenmascarar lo real, Buenos Aires, Paidós, 1982].

TAILLANDIER, G., "Le phallus: une note historique', en
Esquisses psychanalytiques, primavera 1988, N" 9,
pág. 199.

60



3

El concepto de
NARCISISMO

3

El concepto de
NARCISISMO





El concepto de narcisismo*
Sylvie Le Poulichet

La referencia al mito de Narciso, que evoca el amor
orientado a la imagen de uno mismo, podría hacer creer
que semejante amor sería totalmente independiente de
las pulsiones sexuales tal como Freud las puso de mani­
fiesto. Ahora bien, en el campo del psicoanálisis el concep­
to de narcisismo representa, por el contrario, un modo
particular de relación con la sexualidad.

A fin de exponer el concepto de narcisismo, seguire­
mos la evolución de dicha noción a, través de los trabajos
sucesivos de Freud y de Lacan. No vamos a establecer en
su totalidad las referencias en estos dos autores, sino que
intentaremos despejar las líneas centrales que sitúan la
comprensión del concepto.

Mediante el montaje de un esquema propuesto por
J. D. Nasio podremos sostener a lo largo del texto los
principales desarrollos teóricos.

El concepto de narcisismo en Freud

En 1898, Havelock Ellis hace una primera alusión al
mito de Narciso a propósito de las mujeres cautivadas por
su imagen en el espejo. Pero es Paul Niicke quien, en
1899, introduce por primera vez el término "narcisismo"

• La versión definitiva de este texto en francés fue establecida por
Liliane Zolty.

www.esnips.com/web/Psique
63

El concepto de narcisismo*
Sy/vie Le Poulichet

La referencia al mito de Narciso, que evoca el amor
orientado a la imagen de uno mismo, podría hacer creer
que semejante amor sería totalmente independiente de
las pulsiones sexuales tal como Freud las puso de mani­
fiesto. Ahora bien, en el campo del psicoanálisis el concep­
to de narcisismo representa, por el contrario, un modo
particular de relación con la sexualidad.

A fin de exponer el concepto de narcisismo, seguire­
mos la evolución de dicha noción a, través de los trabajos
sucesivos de Freud y de Lacan. No vamos a establecer en
su totalidad las referencias en estos dos autores, sino que
intentaremos despejar las líneas centrales que sitúan la
comprensión del concepto.

Mediante el montaje de un esquema propuesto por
J. D. Nasio podremos sostener a lo largo del texto los
principales desarrollos teóricos.

El concepto de narcisismo en Freud

En 1898, Havelock Ellis hace una primera alusión al
mito de Narciso a propósito de las mujeres cautivadas por
su imagen en el espejo. Pero es Paul Niicke quien, en
1899, introduce por primera vez el término "narcisismo"

• La versión definitiva de este texto en francés fue establecida por
Liliane Zolty.

www.esnips.com/web/Psique
63



en el campo de la psiquiatría. Con este término designa
un estado de amor por uno mismo que constituiría una
nueva categoría de perversión. Ahora bien, en esta época
Freud se planteaba la pregnnta de la "elección de la neu­
rosis": ¿por qué se vuelve uno obsesivo y no histérico? En
ese momento, explicaba la elección según la edad en la
que sobrevino el trauma.

Habrá que esperar hasta 1910 para que Freud, en
reacción a las desviaciones de algnnos de sus discípulos,
se vea llevado a precisar Su posición sobre el narcisismo.
Critica de modo radical las tesis de Jung: en efecto, el
estudio de las psicosis había conducido a este último a
ampliar la noción de libido hasta hacerle perder todo ca­
rácter propiamente sexual. Al mismo tiempo, se opone a
Sadger con respecto a la cuestión del narcisismo en 1a ho­
mosexualidad. En ambos casos, Freud sostiene que un
uso incorrecto de la noción de narcisismo podría desviar
la investigación psicoanalítica, al subestimar la función
de las pulsiones sexuales cuya preponderancia recuerda
una vez más. Finalmente, estos debates lo conducen a
elaborar una verdadera teoría del narcisismo.

•
• •

Si reunimos todos los postulados de Freud sobre el
narcisismo, descubriremos algunas contradicciones debi­
das en parte a las sucesivas reformulaciones de la teoría.
En lugar de seguir la evolución a lo largo de los textos,
nuestro intento radicará más bien en despejar las gran­
des líneas de la elaboración freudiana.

Es en 1911 cuando Freud, con ocasión de su estudio
sobre la psicosis del presidente Schreber, plantea por pri­
mera vez el narcisismo como un estadio normal de la evo­
lución de la libido. Recordemos que con el término "libido"
Freud designa la energía sexual que parte del cuerpo e in­
viste los objetos.

64 www.esnips.com/web/Psique

en el campo de la psiquiatría. Con este término designa
un estado de amor por uno mismo que constituiría una
nueva categoría de perversión. Ahora bien, en esta época
Freud se planteaba la pregnnta de la "elección de la neu­
rosis": ¿por qué se vuelve uno obsesivo y no histérico? En
ese momento, explicaba la elección según la edad en la
que sobrevino el trauma.

Habrá que esperar hasta 1910 para que Freud, en
reacción a las desviaciones de algnnos de sus discípulos,
se vea llevado a precisar Su posición sobre el narcisismo.
Critica de modo radical las tesis de Jung: en efecto, el
estudio de las psicosis había conducido a este último a
ampliar la noción de libido hasta hacerle perder todo ca­
rácter propiamente sexual. Al mismo tiempo, se opone a
Sadger con respecto a la cuestión del narcisismo en 1a ho­
mosexualidad. En ambos casos, Freud sostiene que un
uso incorrecto de la noción de narcisismo podría desviar
la investigación psicoanalítica, al subestimar la función
de las pulsiones sexuales cuya preponderancia recuerda
una vez más. Finalmente, estos debates lo conducen a
elaborar una verdadera teoría del narcisismo.

•
• •

Si reunimos todos los postulados de Freud sobre el
narcisismo, descubriremos algunas contradicciones debi­
das en parte a las sucesivas reformulaciones de la teoría.
En lugar de seguir la evolución a lo largo de los textos,
nuestro intento radicará más bien en despejar las gran­
des líneas de la elaboración freudiana.

Es en 1911 cuando Freud, con ocasión de su estudio
sobre la psicosis del presidente Schreber, plantea por pri­
mera vez el narcisismo como un estadio normal de la evo­
lución de la libido. Recordemos que con el término "libido"
Freud designa la energía sexual que parte del cuerpo e in­
viste los objetos.

64 www.esnips.com/web/Psique



Narcisismo primario y narcisismo secundario

Freud distingue dos narcisismos, primario y secun­
dario, que vamos a abordar de modo sucesivo. En 1914,
Freud, en su artículo dedicado a la "introducción" al nar­
cisismo, define el narcisismo primario corno un estado que
no se puede observar de modo directo pero cuya hipótesis
hay que plantear por un razonamiento deductivo.

En un principio no existe una unidad comparable al
yo,· éste sólo se desarrolla de modo progresivo. El primer
modo de satisfacción de la libido sería el autoerotismo, es
decir el placer que un órgano obtiene de sí mismo; las pul­
siones parciales buscan, independientemente una de la
otra, satisfacerse en el propio cuerpo. Este es, para Freud,
el tipo de satisfacción que caracteriza al narcisismo pri­
mario, cuando el yo en tanto tal aún no se constituyó. En
ese entonces, los objetos investidos por las pulsiones son
las propias partes del cuerpo (figura 1).

En 1914, Freud pone el acento en la posición de los
padres en la constitución del narcisismo primario: "El
amor parental [hacia su hijo] e..)no es más que una resu­
rrección del narcisismo de los padres", escribe.' Se produ­
ce una "reviviscencia", una "reproducción" del narcisismo
de los padres, quienes atribuyen al nillo todas las periec­
ciones, proyectan en él todos los suellos a los cuales ellos
mismos hubieron de renunciar. "Su Majestad el Bebé"
realizará "los suellos de deseo que los padres no realiza­
ron", asegurando de este modo la inmortalidad del yo de
los padres. De alguna forma, el narcisismo primario re­
presenta un espacio de omnipotencia que se crea en la
confluencia del narcisismo naciente del nillo y el narcisis­
mo renaciente de los padres. En este espacio vendrían a

• Del mismo mod<>, la libido objetal y la libid<> cIol yo no están en
una relación de exclusión: existe una revenibilidad de la libido, ya que
el yo es también un objeto que Be tonstituye en la imagen elel otro.

1 Freud, S.: Introducción al narcisismo. Madrid, Biblioteca Nueva,
1973, Obr.. completas, t. n, pág.2027.

www.esnips.com/web/Psique 65

Narcisismo primario y narcisismo secundario

Freud distingue dos narcisismos, primario y secun­
dario, que vamos a abordar de modo sucesivo. En 1914,
Freud, en su artículo dedicado a la "introducción" al nar­
cisismo, define el narcisismo primario corno un estado que
no se puede observar de modo directo pero cuya hipótesis
hay que plantear por un razonamiento deductivo.

En un principio no existe una unidad comparable al
yo,· éste sólo se desarrolla de modo progresivo. El primer
modo de satisfacción de la libido sería el autoerotismo, es
decir el placer que un órgano obtiene de sí mismo; las pul­
siones parciales buscan, independientemente una de la
otra, satisfacerse en el propio cuerpo. Este es, para Freud,
el tipo de satisfacción que caracteriza al narcisismo pri­
mario, cuando el yo en tanto tal aún no se constituyó. En
ese entonces, los objetos investidos por las pulsiones son
las propias partes del cuerpo (figura 1).

En 1914, Freud pone el acento en la posición de los
padres en la constitución del narcisismo primario: "El
amor parental [hacia su hijo] e..)no es más que una resu­
rrección del narcisismo de los padres", escribe.' Se produ­
ce una "reviviscencia", una "reproducción" del narcisismo
de los padres, quienes atribuyen al nillo todas las periec­
ciones, proyectan en él todos los suellos a los cuales ellos
mismos hubieron de renunciar. "Su Majestad el Bebé"
realizará "los suellos de deseo que los padres no realiza­
ron", asegurando de este modo la inmortalidad del yo de
los padres. De alguna forma, el narcisismo primario re­
presenta un espacio de omnipotencia que se crea en la
confluencia del narcisismo naciente del nillo y el narcisis­
mo renaciente de los padres. En este espacio vendrían a

• Del mismo mod<>, la libido objetal y la libid<> cIol yo no están en
una relación de exclusión: existe una revenibilidad de la libido, ya que
el yo es también un objeto que Be tonstituye en la imagen elel otro.

1 Freud, S.: Introducción al narcisismo. Madrid, Biblioteca Nueva,
1973, Obr.. completas, t. n, pág.2027.

www.esnips.com/web/Psique 65



Pulsi6n

I
I

I,,

\
•
\

Pulsi6n

Filura1
N......lelamo primario ... donde cada pu18lón

H _tWace autoeróticamente
_ el propio cuerpo

inscribirse las imágenes y las palabras de los padres, a la
manera de los votos que, siguiendo la imagen de Fran¡:ois
Perrier, pronuncian las buenas y las malas hadas sobre la
CUDa del niño.2

Situemos ahora el narcisismo secundario, que co­
rresponde al narcisismo del yo; para que se constituya el
narcisismo secundario es preciso que se produzca UD mo­
vimiento por el cual el investimiento de los objetos retor­
na e inviste al yo. Por lo tanto, el pasaje al narcisismo
secundario supone dos movimientos' que podemos seguir
en el siguiente esquema (figura 2):

2 Perricr, F.: La. ch<wste d:Antin, BourgoiB, 1978, t. n, pág. no.
a Estos movimientos están magistralmente indicados en 1911, en

la. ObseTuaeionts psicoanaltticQs sobre UJI caBO de plJTanoia
aulobiDtfr6li<o'""nto,ullCl"ito (caBO Seh",ber), Madrid, Biblioteca Nueva,
1973, t. ll; Y an 1913 en La. dispooi<>i6n a la neurosis oboe.ilJO, Madrid,
Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas, t.n, pág. 1740.

www.esnips.com/web/Psique

66

Pulsi6n

I
I

I,,

\
•
\

Pulsi6n

Filura1
N......lelamo primario ... donde cada pu18lón

H _tWace autoeróticamente
_ el propio cuerpo

inscribirse las imágenes y las palabras de los padres, a la
manera de los votos que, siguiendo la imagen de Fran¡:ois
Perrier, pronuncian las buenas y las malas hadas sobre la
CUDa del niño.2

Situemos ahora el narcisismo secundario, que co­
rresponde al narcisismo del yo; para que se constituya el
narcisismo secundario es preciso que se produzca UD mo­
vimiento por el cual el investimiento de los objetos retor­
na e inviste al yo. Por lo tanto, el pasaje al narcisismo
secundario supone dos movimientos' que podemos seguir
en el siguiente esquema (figura 2):

2 Perricr, F.: La. ch<wste d:Antin, BourgoiB, 1978, t. n, pág. no.
a Estos movimientos están magistralmente indicados en 1911, en

la. ObseTuaeionts psicoanaltticQs sobre UJI caBO de plJTanoia
aulobiDtfr6li<o'""nto,ullCl"ito (caBO Seh",ber), Madrid, Biblioteca Nueva,
1973, t. ll; Y an 1913 en La. dispooi<>i6n a la neurosis oboe.ilJO, Madrid,
Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas, t.n, pág. 1740.

www.esnips.com/web/Psique

66



a - Según Freud, el sujeto concentra sobre un objeto
sus pulsiones sexuales parciales "que hasta entonces ac­
tuaban bajo el modo autoerótico"; la libido inviste el obje­
to, mientras la primacía de las zonas genitales aún no se
ha instaurado.

b - Más tarde estos investimientos retoman sObre el
yo. La libido, entonces, toma al yo como objeto.

¿Por qué sale el niño del narcisismo primario? El
niño sale de ese estadio cuando su yo se encuentra con­
frontado a un ideal con el cual debe medirse, ideal que se
formó en su exterior y que desde allí le es impuesto.

En efecto, de a poco el niño va siendo sometido a las
exigencias del mundo que lo rodea, exigencias que se tra­
ducen simbólicamente a través del lenguaje. Su madre le
habla, pero también se dirige a otros. El niño comprende
entonces que ella también desea fuera de él y que él no es
todo para ella; ésta es la herida infligida al narcisismo
primario del niño. De allí en más, el objetivo será hacerse
amar por el otro, complacerlo para reconquistar su amor,
pero esto sólo se puede hacer satisfaciendo ciertas exigen­
cias, las del ideal del yo. En Freud este concepto designa
las representaciones culturales, sociales, los imperativos
éticos, tal como son transmitidos por los padres.

Para Freud, el desarrollo del yo consiste en alejarse
del narcisismo primario. En realidad el yo "aspira inten­
samente" a reencontrarlo, y por eso, para volver a ganar
el amor y la perfección narcisista, pasará por la media­
ción del ideal del yo. Lo que se perdió es la inmediatez del
amor. Mientras que con el narcisismo primario el otro era
uno mismo, abora uno sólo se puede experimentar a tra­
vés del otro. Pero el elemento más importante que viene a
perturbar el narcisismo primario no es otro que el ·com­
pIejo de castración". Mediante este complejo se opera el
reconocimiento de una incompletud que va a suscitar el
deseo de reencontrar la perfección narcisista.

www.esnips.com/web/Psique 67

a - Según Freud, el sujeto concentra sobre un objeto
sus pulsiones sexuales parciales "que hasta entonces ac­
tuaban bajo el modo autoerótico"; la libido inviste el obje­
to, mientras la primacía de las zonas genitales aún no se
ha instaurado.

b - Más tarde estos investimientos retoman sObre el
yo. La libido, entonces, toma al yo como objeto.

¿Por qué sale el niño del narcisismo primario? El
niño sale de ese estadio cuando su yo se encuentra con­
frontado a un ideal con el cual debe medirse, ideal que se
formó en su exterior y que desde allí le es impuesto.

En efecto, de a poco el niño va siendo sometido a las
exigencias del mundo que lo rodea, exigencias que se tra­
ducen simbólicamente a través del lenguaje. Su madre le
habla, pero también se dirige a otros. El niño comprende
entonces que ella también desea fuera de él y que él no es
todo para ella; ésta es la herida infligida al narcisismo
primario del niño. De allí en más, el objetivo será hacerse
amar por el otro, complacerlo para reconquistar su amor,
pero esto sólo se puede hacer satisfaciendo ciertas exigen­
cias, las del ideal del yo. En Freud este concepto designa
las representaciones culturales, sociales, los imperativos
éticos, tal como son transmitidos por los padres.

Para Freud, el desarrollo del yo consiste en alejarse
del narcisismo primario. En realidad el yo "aspira inten­
samente" a reencontrarlo, y por eso, para volver a ganar
el amor y la perfección narcisista, pasará por la media­
ción del ideal del yo. Lo que se perdió es la inmediatez del
amor. Mientras que con el narcisismo primario el otro era
uno mismo, abora uno sólo se puede experimentar a tra­
vés del otro. Pero el elemento más importante que viene a
perturbar el narcisismo primario no es otro que el ·com­
pIejo de castración". Mediante este complejo se opera el
reconocimiento de una incompletud que va a suscitar el
deseo de reencontrar la perfección narcisista.

www.esnips.com/web/Psique 67



/ .A.-.... "'

j)

/ .A.-.... "'

j)



Imagen del yo y objeto sexual

El bosquejo del narcisismo que acabamos de presen­
tar incluye una imagen del objeto y una imagen del yo;
ahora vamos a considerar dichas imágenes en su relación
con el investimiento sexual.

Volvamos a lo que afirma Freud respecto de la elec­
ción del objeto de amor en los homosexuales: ellos mismos
se vuelven su propio objeto sexual -dic/!- es decir que
"buscan, partiendo de una posición narcisista, hombres
jóvenes y semejantes a su propia persona, a los que quie­
ren amar como la madre los amó a ellos."' Amarse a sí
mismo a través de un semejante, eso es lo que Freud de­
nomina "elección narcisista de objeto".• y precisa que todo
amor por el objeto comporta una parte de narcisismo.* A
propósito del presidente Schreber, Freud observaba que
"... vemos una supervaloración sexual del propio yo y que
podemos situar alIado de la conocida supervaloración del
objeto erótico.• Así, podemos despejar de los textos freu­
dianos la idea de que el yo encama un reflejo del objeto;
dicho de otra manera, el yo se modela sobre la imagen del
objeto. Pero es importante subrayar que esta imagen
amada constituye una imagen sexualmente investida. En
el caso de la homosexualidad se trata de una imagen que
representa lo que la madre desea; al amar esa imagen el
homosexual se toma a sí mismo como objeto sexual.

A propósito de la elección narcisista de objeto, Freud

• Freud, s.: 'fre. ensaY"O para U1l<J teorfa sezuol, Madrid, Biblioteca
Nueva, 1973, Obras completas, t.I1,1lilta 637, pág. 1178.

5 Elección diferente a la -elección analítica de objeto- en la que el
sujeto privilegia -la mujer nutriz· o -el hombre protector", es decir,
objetos sexuales derivados de las primeras experiencias de satisfacción
ligadas al ejercicio de 188 funciones vitales.

• En Caso Schreber, op. cit., pág. 1519.
• _Para ser rigurosos, debemos establecer una precisión. Lacan

reconoda el estadio del espejo como formador del yo (Je), y no del yo
(moi) como lo darían a entender estas líneas. er. los desarrollos de las
págB.175-176.

www.esnips.com/web/Psique 69

Imagen del yo y objeto sexual

El bosquejo del narcisismo que acabamos de presen­
tar incluye una imagen del objeto y una imagen del yo;
ahora vamos a considerar dichas imágenes en su relación
con el investimiento sexual.

Volvamos a lo que afirma Freud respecto de la elec­
ción del objeto de amor en los homosexuales: ellos mismos
se vuelven su propio objeto sexual -dic/!- es decir que
"buscan, partiendo de una posición narcisista, hombres
jóvenes y semejantes a su propia persona, a los que quie­
ren amar como la madre los amó a ellos."' Amarse a sí
mismo a través de un semejante, eso es lo que Freud de­
nomina "elección narcisista de objeto".• y precisa que todo
amor por el objeto comporta una parte de narcisismo.* A
propósito del presidente Schreber, Freud observaba que
"... vemos una supervaloración sexual del propio yo y que
podemos situar alIado de la conocida supervaloración del
objeto erótico.• Así, podemos despejar de los textos freu­
dianos la idea de que el yo encama un reflejo del objeto;
dicho de otra manera, el yo se modela sobre la imagen del
objeto. Pero es importante subrayar que esta imagen
amada constituye una imagen sexualmente investida. En
el caso de la homosexualidad se trata de una imagen que
representa lo que la madre desea; al amar esa imagen el
homosexual se toma a sí mismo como objeto sexual.

A propósito de la elección narcisista de objeto, Freud

• Freud, s.: 'fre. ensaY"O para U7l(J teorfa sezuol, Madrid, Biblioteca
Nueva, 1973, Obras completas, t.I1,1lilta 637, pág. 1178.

5 Elección diferente a la -elección analítica de objeto- en la que el
sujeto privilegia -la mujer nutriz· o -el hombre protector", es decir,
objetos sexuales derivados de las primeras experiencias de satisfacción
ligadas al ejercicio de 188 funciones vitales.

• En Caso Schreber, op. cit., pág. 1519.
• _Para ser rigurosos, debemos establecer una precisión. Lacan

reconoda el estadio del espejo como formador del yo (Je), y no del yo
(moi) como lo darían a entender estas líneas. er. los desarrollos de las
págB.175-176.

www.esnips.com/web/Psique 69



también evoca un estado en el cual "la mujer se basta a sí
misma", hablando con precisión, sólo se ama a sí misma,
y busca suscitar la envidia mostrándose. Entonces, pode­
mos entender el narcisismo como el investimiento de su
propia imagen bajo la forma de un falo.

En cuanto concierne a la relación entre la imagen
del yo con la imagen del objeto, las formulaciones freudiá­
na$ se van a aclarar gracias a la teoría de la identifica­
ción.

Narcisismo e identificación

Freud concibió la identificación narcisita en 1917, a
partir del estudio del duelo y de la melancolía: el yo se
identifica con la imagen de un objeto deseado y perdido.
En la melancolía, el investimiento del objeto retoma so­
bre el yo, "la sombra del objeto cayó así sobre el yo", dice
Freud.7 La identificación del yo con la imagen total del
objeto representa una regresión a un modo arcaico de
identificación en el que el yo encuentra en una relación de
incorporación al objeto. Este estudio constituye un desa­
rrollo importante para la teoría del narcisismo y, como su­
cede a menudo en la trayectoria freudiana, el análisis de
los fenómenos patológicos permitirá esclarecer los proce­
sos normales.

Después de 1920, Freud enunciará claramente los
postulados generales que resultan de este estudio de la
melancolía. En especial, precisa que "el narcisismo del yo
es de este modo un narcisismo secundario sustraído a los
objetos". y afirma que "la libido que fluye hacia el yo por

7 Freud, S.: nuez" y ..Manco/la, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obros co",plelas, t. n, pág. 2095.

• Fteud, S.: El yo y el .uo, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras
co",p1~la8. t. m, pág. 2720.

70 www.esnips.com/web/Psique

también evoca un estado en el cual "la mujer se basta a sí
misma", hablando con precisión, sólo se ama a sí misma,
y busca suscitar la envidia mostrándose. Entonces, pode­
mos entender el narcisismo como el investimiento de su
propia imagen bajo la forma de un falo.

En cuanto concierne a la relación entre la imagen
del yo con la imagen del objeto, las formulaciones freudiá­
na$ se van a aclarar gracias a la teoría de la identifica­
ción.

Narcisismo e identificación

Freud concibió la identificación narcisita en 1917, a
partir del estudio del duelo y de la melancolía: el yo se
identifica con la imagen de un objeto deseado y perdido.
En la melancolía, el investimiento del objeto retoma so­
bre el yo, "la sombra del objeto cayó así sobre el yo", dice
Freud.7 La identificación del yo con la imagen total del
objeto representa una regresión a un modo arcaico de
identificación en el que el yo encuentra en una relación de
incorporación al objeto. Este estudio constituye un desa­
rrollo importante para la teoría del narcisismo y, como su­
cede a menudo en la trayectoria freudiana, el análisis de
los fenómenos patológicos permitirá esclarecer los proce­
sos normales.

Después de 1920, Freud enunciará claramente los
postulados generales que resultan de este estudio de la
melancolía. En especial, precisa que "el narcisismo del yo
es de este modo un narcisismo secundario sustraído a los
objetos". y afirma que "la libido que fluye hacia el yo por

7 Freud, S.: nuez" y ..Manco/la, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obros co",plelas, t. n, pág. 2095.

• Fteud, S.: El yo y el .uo, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras
co",p1~la8. t. m, pág. 2720.

70 www.esnips.com/web/Psique



medio de las identificaciones descritas representa su nar­
cisismo secundario".v

Así, la transfonnación de los investimientos de ob­
jeto en identificaciones contribuye en gran parte a la
fonnación del yo. Por lo tanto, el yo resulta de la "sedi­
mentación de los investimientos de objetos abandonados";
contiene, en cierto modo, "la historia de tales elecciones
de objeto".'o En esta medida se puede considerar que el yo
resulta de una serie de "rasgos" del objeto que se inscri­
ben inconscientemente: el yo toma los rasgos del objeto
(figura 3). Podemos así representamos con el yo como una
cebolla fonnada por distintas capas de identificación al
otro.

'En suma, el narcisismo secundario se define como el
investimiento Iibidinal (sexual) de la imagen del yo, es·
tando esta imagen constituida por las identificaciones del
yo a las imágenes de los objetos.

Neurosis narcisistas y estancamientos de la libido

En su artículo de 1914, Freud intentó responder, a
partir de su teoría del narcisismo, a la pregunta de la
elección de la enfennedad: ¿por qué se vuelve uno histéri·
co, por ejemplo, y no paranoico?

Llega a la conclusión de que el neurótico mantiene
una relación erótica con los objetos por la mediación de
los fantasmas, mientras que en los casos de demencia
precoz y de esquizofrenia (afecciones que Freud denomina
"neurosis narcisistas"), los sujetos retiraron "realmente"
su libido de las personas y del mundo exterior. En ambas
enfennedades narcisistas se produce una retracción de la
libido con la cual estaba investido el objeto. Así, toda la Ii-

• Ibld., pág. 2711, Nota 1640. (El original remite a P.icol"8ia do
las masas y análisis del yo. No encontré la nota en ese artículo, pero sí,
textualmente, en el articulo que cito. [T.)

10 Ibld., pág. 2711.

www.esnips.com/web/Psique 71

medio de las identificaciones descritas representa su nar­
cisismo secundario".v

Así, la transfonnación de los investimientos de ob­
jeto en identificaciones contribuye en gran parte a la
fonnación del yo. Por lo tanto, el yo resulta de la "sedi­
mentación de los investimientos de objetos abandonados";
contiene, en cierto modo, "la historia de tales elecciones
de objeto".'o En esta medida se puede considerar que el yo
resulta de una serie de "rasgos" del objeto que se inscri­
ben inconscientemente: el yo toma los rasgos del objeto
(figura 3). Podemos así representamos con el yo como una
cebolla fonnada por distintas capas de identificación al
otro.

'En suma, el narcisismo secundario se define como el
investimiento Iibidinal (sexual) de la imagen del yo, es·
tando esta imagen constituida por las identificaciones del
yo a las imágenes de los objetos.

Neurosis narcisistas y estancamientos de la libido

En su artículo de 1914, Freud intentó responder, a
partir de su teoría del narcisismo, a la pregunta de la
elección de la enfennedad: ¿por qué se vuelve uno histéri·
co, por ejemplo, y no paranoico?

Llega a la conclusión de que el neurótico mantiene
una relación erótica con los objetos por la mediación de
los fantasmas, mientras que en los casos de demencia
precoz y de esquizofrenia (afecciones que Freud denomina
"neurosis narcisistas"), los sujetos retiraron "realmente"
su libido de las personas y del mundo exterior. En ambas
enfennedades narcisistas se produce una retracción de la
libido con la cual estaba investido el objeto. Así, toda la Ii-

• Ibld., pág. 2711, Nota 1640. (El original remite a P.icol"8ia do
las masas y análisis del yo. No encontré la nota en ese artículo, pero sí,
textualmente, en el articulo que cito. [T.)

10 Ibld., pág. 2711.

www.esnips.com/web/Psique 71



(\ (X .
'-)--. I I U":::)~'. '
cz) .~ \~~::-

El ideal
del yo
regula

la identificación
del yo

a loa rasgos

Narcisi51llo
primario

Yo identificado
a loa rasgos

de los objetos
abandonados

Figura 3

Serie de objetos
abandonados
marcados con
sus rasgoa (x)

Movimiento de la libido en
la idt!ntiticación del yo a lo. J'JUlloa

C+- x
• , __ u ••~

I
I

qj .. :....... ..
\ ..... '._0-

YO

El ideal
del yo
regula

la identificación
del yo

a los rasgos

Narcisi51llo
primario

Yo identificado
a los rasgos

de los objetos
abendonados

Figura 3

Serie de objetos
abandonados
marcados con
sus rasgos (x)

Movimiento de la libido en
la idt!ntiticación del yo a lo.J'JUlloa



bido es acumulada por el yo donde se estanca, a la vez
que el objeto se separa del mismo. El corte con el objeto es
correlativo a una detención de la circulación de la libido.

Podemos representar este corte en el esquema
(figura 4):

Aclaremos que, según Freud, también el neurótico
abandona la relación con la realidad; pero su libido per­
manece ligada en el fantasma a determinadas partes del
objeto: "... han sustituido los objetos reales por otros ima­
ginarios, o los han mezclado con ellos."1I

En ese mismo artículo de 1914, Freud describe otras
formas de "estancamiento de la libido", que representan
otras tantas vías que posibilitan el abordaje de la cues­
tión del narcisismo: se trata de la enfermedad orgánica y
de la hipocondría. En la enfermedad orgánica el enfermo
retira regularmente todo su "interés libidinal" del mundo
exterior y de sus objetos de amor, al tiempo que se opera
un repliegue de la libido sobre su yo.' Para ilustrarlo,
Freud cita una frase sumamente elocuente de W. Busch, a
propósito del dolor de muelas del poeta: "Concentrándose
está su alma en el estrecho hoyo de su molar." Cuando se
realiza semejante sobreinvestimiento narcisista sobre "la
representación psíquica del lugar doloroso [del cuerpo]","
la libido deja de circular. Y Freud demuestra que en este
caso resulta imposible diferenciar la libido del interés del
yo.

La modificación de la libido se muestra en un todo
semejante en el caso de la hipocondría, en donde efectiva­
mente no es determinante que la enfermedad sea real o
imaginaria. El hipocondríaco invíste una zona de su cuer,
po que adquiere el valor de órgano sexual en estado de
excitación; puesto que la erogeneidad es una propiedad
general de todos los órganos, cualquier parte del cuerpo

11 Freud, S.: Introducción al narcisismo, op. cit., pág. 2018.
12 Esta formulación aparece en 1925, en Inhibicidn. stntoma y

angustia, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas, t. m, pág.
2882.

www.esnips.com/web/Psique 73

bido es acumulada por el yo donde se estanca, a la vez
que el objeto se separa del mismo. El corte con el objeto es
correlativo a una detención de la circulación de la libido.

Podemos representar este corte en el esquema
(figura 4):

Aclaremos que, según Freud, también el neurótico
abandona la relación con la realidad; pero su libido per­
manece ligada en el fantasma a determinadas partes del
objeto: "... han sustituido los objetos reales por otros ima­
ginarios, o los han mezclado con ellos."1I

En ese mismo artículo de 1914, Freud describe otras
formas de "estancamiento de la libido", que representan
otras tantas vías que posibilitan el abordaje de la cues­
tión del narcisismo: se trata de la enfermedad orgánica y
de la hipocondría. En la enfermedad orgánica el enfermo
retira regularmente todo su "interés libidinal" del mundo
exterior y de sus objetos de amor, al tiempo que se opera
un repliegue de la libido sobre su yo.' Para ilustrarlo,
Freud cita una frase sumamente elocuente de W. Busch, a
propósito del dolor de muelas del poeta: "Concentrándose
está su alma en el estrecho hoyo de su molar." Cuando se
realiza semejante sobreinvestimiento narcisista sobre "la
representación psíquica del lugar doloroso [del cuerpo]","
la libido deja de circular. Y Freud demuestra que en este
caso resulta imposible diferenciar la libido del interés del
yo.

La modificación de la libido se muestra en un todo
semejante en el caso de la hipocondría, en donde efectiva­
mente no es determinante que la enfermedad sea real o
imaginaria. El hipocondríaco invíste una zona de su cuer,
po que adquiere el valor de órgano sexual en estado de
excitación; puesto que la erogeneidad es una propiedad
general de todos los órganos, cualquier parte del cuerpo

11 Freud, S.: Introducción al narcisismo, op. cit., pág. 2018.
12 Esta formulación aparece en 1925, en Inhibicidn. stntoma y

angustia, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas, t. m, pág.
2882.

www.esnips.com/web/Psique 73



r""-----"'-...---...""

o
r""-----A-...--_...

""

o



puede ser investida como un órgano genital dolorosamen­
te sensible. Y también en este caso la libido deja de circu­
lar. Freud describe así dos configuraciones en las cuales
el narcisismo se encuentra de alguna manera cristaliza­
do; sin que el corte con el objeto sea total, ambas instalan
Un "repliegue narcisista" que detiene el movimiento del
deseo.

Habiendo trazado de este modo las grandes líneas
que se deducen de los textos freudianos, vamos a ver abo­
ra cómo retoma y prosigue Lacan la elaboración del con­
cepto de narcisismo.

El concepto de narcisismo en Lacan

Primer período (1932 • 1953)

Los primeros textos de Jacques Lacan abordan la
cuestión del narcisismo a partir del estudio de la para­
noia. En 1932, con ocasión de su investigación sobre el ca­
so Aimée, se apoya en la noción freudiana de "elección de
objeto narcisista", como así también en un artículo de
1922, en el cual Freud se dedica al análisis de los meca­
nismos neuróticos de los celos, la paranoia y la homose­
xualidad.

Recordemos que Aimée, después de haber intentado
asesinar a una actriz célebre, fue internada en el hospital
Sainte-Anne. En ese momento la conoce Lacan. De la ob­
servación surge que en el caso de Aimée la libido había
quedado fijada a la imagen de su hermana: sólo se ve a sí
misma en la imagen de su hermana. Y este objeto adora­
do se presenta simultáneamente como un objeto invasor y
persecutono: existe en Aimée un amor apasionado por la
imagen del perseguidor, que se acompafla de una verda­
dera negación de sí misma.

Para Lacan, la hostilidad de Aimée hacia su herma­
na fue desplazada a otras mujeres, y la tentativa de asesi-

www.esnips.com/web/Psique 75

puede ser investida como un órgano genital dolorosamen­
te sensible. Y también en este caso la libido deja de circu­
lar. Freud describe así dos configuraciones en las cuales
el narcisismo se encuentra de alguna manera cristaliza­
do; sin que el corte con el objeto sea total, ambas instalan
Un "repliegue narcisista" que detiene el movimiento del
deseo.

Habiendo trazado de este modo las grandes líneas
que se deducen de los textos freudianos, vamos a ver abo­
ra cómo retoma y prosigue Lacan la elaboración del con­
cepto de narcisismo.

El concepto de narcisismo en Lacan

Primer período (1932 • 1953)

Los primeros textos de Jacques Lacan abordan la
cuestión del narcisismo a partir del estudio de la para­
noia. En 1932, con ocasión de su investigación sobre el ca­
so Aimée, se apoya en la noción freudiana de "elección de
objeto narcisista", como así también en un artículo de
1922, en el cual Freud se dedica al análisis de los meca­
nismos neuróticos de los celos, la paranoia y la homose­
xualidad.

Recordemos que Aimée, después de haber intentado
asesinar a una actriz célebre, fue internada en el hospital
Sainte-Anne. En ese momento la conoce Lacan. De la ob­
servación surge que en el caso de Aimée la libido había
quedado fijada a la imagen de su hermana: sólo se ve a sí
misma en la imagen de su hermana. Y este objeto adora­
do se presenta simultáneamente como un objeto invasor y
persecutono: existe en Aimée un amor apasionado por la
imagen del perseguidor, que se acompafla de una verda­
dera negación de sí misma.

Para Lacan, la hostilidad de Aimée hacia su herma­
na fue desplazada a otras mujeres, y la tentativa de asesi-

www.esnips.com/web/Psique 75



nato de la actriz corresponde a una reacción defensiva
contra la intrusión invasora del objeto adorado. Semejan­
te reacción se Vllelve inteligible al observar que para todo
sujeto narcisismo y agresividad son correlativos y contem­
poráneos en el momento de la formación del yo. En efecto,
puesto que el yo se forma a partir de la imagen del otro,
se produce una tensión cuando el sujeto ve su propio cuer­
po en la imagen del otro: percibe su propia perfección rea­
lizada en el otro, y sin embargo este último sigue siendo
exterior.

En el caso de Aimée, que había quedado cristalizada
y cautivada en la imagen de su hermana, se había vuelto
imprescindible suprimir esta imagen para que la tensión
cesara y la libido retomara al yo. En efecto, la referencia
al ideal del yo parece estar ausente en Aimée; nada viene
a regular y mediatizar su relación imaginaria con el otro.

Por lo tanto, fue el estudio de la paranoia lo que lle­
vó a Lacan a esclarecer y profundizar los procesos funda­
mentales de la formación del yo. La prosecución de estas
investigaciones lo conducirá, en 1936, a la teoría del
"estadio del espejo" el cual, entonces, representa el naci­
miento mismo del yo. Presentaremos sus características
en forma resumida.

El yo está ligado a la imagen del propio cuerpo. El
niño ve su imagen total reflejada en el espejo, pero hay
una discordancia entre esta visión global de la forma de
su cuerpo, que precipita la formación del yo, y el estado
de dependencia y de impotencia motriz en que se encuen­
tra en realidad. En este momento, Lacan pone el acento
en la prematuración, en la condición de impotencia del ni­
ño, que sería la razón de una tal alienación imaginaria en
el espejo. Muestra cómo el niño anticipa, a través de esta
experiencia, el dominio de su cuerpo: mientras que hasta
ese instante se experimentaba como cuerpo fragmentado,
ahora se encuentra cautivado, fascinado por esta imagen
dél espejo y siente júbilo. Pero ésta es una imagen ideal
de sí mismo que nunca podrá alcanzar. El niño se identifi­
ca con esta imagen y se coagula entonces en una "estatu­
ra". Se toma por la imagen y concluye "la imagen soy yo",

76 www.esnips.com/web/Psique

nato de la actriz corresponde a una reacción defensiva
contra la intrusión invasora del objeto adorado. Semejan­
te reacción se Vllelve inteligible al observar que para todo
sujeto narcisismo y agresividad son correlativos y contem­
poráneos en el momento de la formación del yo. En efecto,
puesto que el yo se forma a partir de la imagen del otro,
se produce una tensión cuando el sujeto ve su propio cuer­
po en la imagen del otro: percibe su propia perfección rea­
lizada en el otro, y sin embargo este último sigue siendo
exterior.

En el caso de Aimée, que había quedado cristalizada
y cautivada en la imagen de su hermana, se había vuelto
imprescindible suprimir esta imagen para que la tensión
cesara y la libido retomara al yo. En efecto, la referencia
al ideal del yo parece estar ausente en Aimée; nada viene
a regular y mediatizar su relación imaginaria con el otro.

Por lo tanto, fue el estudio de la paranoia lo que lle­
vó a Lacan a esclarecer y profundizar los procesos funda­
mentales de la formación del yo. La prosecución de estas
investigaciones lo conducirá, en 1936, a la teoría del
"estadio del espejo" el cual, entonces, representa el naci­
miento mismo del yo. Presentaremos sus características
en forma resumida.

El yo está ligado a la imagen del propio cuerpo. El
niño ve su imagen total reflejada en el espejo, pero hay
una discordancia entre esta visión global de la forma de
su cuerpo, que precipita la formación del yo, y el estado
de dependencia y de impotencia motriz en que se encuen­
tra en realidad. En este momento, Lacan pone el acento
en la prematuración, en la condición de impotencia del ni­
ño, que sería la razón de una tal alienación imaginaria en
el espejo. Muestra cómo el niño anticipa, a través de esta
experiencia, el dominio de su cuerpo: mientras que hasta
ese instante se experimentaba como cuerpo fragmentado,
ahora se encuentra cautivado, fascinado por esta imagen
dél espejo y siente júbilo. Pero ésta es una imagen ideal
de sí mismo que nunca podrá alcanzar. El niño se identifi­
ca con esta imagen y se coagula entonces en una "estatu­
ra". Se toma por la imagen y concluye "la imagen soy yo",

76 www.esnips.com/web/Psique



aunque esta imagen se sitúe afuera, sea exterior a él. A
esto Lacan lo denomina identificación primordial con una
imagen ideal de sí mismo.

Anteriormente hablamos de la formación del yo en
referencia a la imagen del semejante; decíamos que el yo
se forma por la imagen del otro. En realidad, el otro re­
presenta también un espejo:

a- En un primer momento, el niño rivaliza con su
propia imagen en el espejo. Pero finalmente es la única
vez, fugitiva, que ve verdaderamente su imagen total.

b- Esta identificación prepara la identificación con
el semejante, en el curso de la cual el niño va a rivalizar
con la imagen del otro. Aquí, es el otro quien posee su
imagen, el cuerpo del otro es su imagen.

La imagen en el espejo y la imagen en el semejante
ocupan el mismo lugar en el esquema, bajo la forma de un
"yo ideal" (f¡gura 5)

A lo largo de este período, que va de 1932 a 1953,
Lacan elabora su teoría del narcisismo a través de sua in­
vestigaciones sobre la paranoia, la formación del yo y la
agresividad. Finalmente formula varias proposiciones no­
vedosas:

a- El yo queda reducido al narcisismo: en ningún ca­
so es asimilable a un sujeto del conocimiento en el marco
del sistema "percepción - conciencia". El yo no es más que
esta captación imaginaria que caracteriza al narcisismo.

b- El estadio del espejo está ubicado en el nacimien­
to mismo del yo.'

e- Narcisismo y agresividad se constituyen en un
único tiempo, que sería el de la formación del yo en la

• A fin de diferenciar los términos franceses mol (pronombre
personal de la primera penona singular; corresponde al .yo. de la
segunda tópica freudiaoa) y je (también pronombre personal de la
primera persona singular. pero que sólo puede cumplir en la frase la
función de sujeto, corresponde al sujeto del inconllCiente de la teoría
lacaniana) se seguirá el siguiente criterio: moí = yo;je = yo (je); moi-je -=
yo (moi-je). En los casos en que puedan prestarse a confusi6n se
indicará también entre corchetes yo (moí); [T.)

www.esnips.com/web/Psique 77

aunque esta imagen se sitúe afuera, sea exterior a él. A
esto Lacan lo denomina identificación primordial con una
imagen ideal de sí mismo.

Anteriormente hablamos de la formación del yo en
referencia a la imagen del semejante; decíamos que el yo
se forma por la imagen del otro. En realidad, el otro re­
presenta también un espejo:

a- En un primer momento, el niño rivaliza con su
propia imagen en el espejo. Pero finalmente es la única
vez, fugitiva, que ve verdaderamente su imagen total.

b- Esta identificación prepara la identificación con
el semejante, en el curso de la cual el niño va a rivalizar
con la imagen del otro. Aquí, es el otro quien posee su
imagen, el cuerpo del otro es su imagen.

La imagen en el espejo y la imagen en el semejante
ocupan el mismo lugar en el esquema, bajo la forma de un
"yo ideal" (f¡gura 5)

A lo largo de este período, que va de 1932 a 1953,
Lacan elabora su teoría del narcisismo a través de sua in­
vestigaciones sobre la paranoia, la formación del yo y la
agresividad. Finalmente formula varias proposiciones no­
vedosas:

a- El yo queda reducido al narcisismo: en ningún ca­
so es asimilable a un sujeto del conocimiento en el marco
del sistema "percepción - conciencia". El yo no es más que
esta captación imaginaria que caracteriza al narcisismo.

b- El estadio del espejo está ubicado en el nacimien­
to mismo del yo.'

e- Narcisismo y agresividad se constituyen en un
único tiempo, que sería el de la formación del yo en la

• A fin de diferenciar los términos franceses mol (pronombre
personal de la primera penona singular; corresponde al .yo. de la
segunda tópica freudiaoa) y je (también pronombre personal de la
primera persona singular. pero que sólo puede cumplir en la frase la
función de sujeto, corresponde al sujeto del inconllCiente de la teoría
lacaniana) se seguirá el siguiente criterio: moí = yo;je = yo (je); moi-je -=
yo (moi-je). En los casos en que puedan prestarse a confusi6n se
indicará también entre corchetes yo (moí); [T.)

www.esnips.com/web/Psique 77



Narcisismo
primario

retomo de
la imagen del otro
comosi fuera mi

imagen

";1 yo es una
conjunción

de imágenes
devueltas
por el otro

Ficura5

~

yo \ '"~
~

""'"
~

~--.........':S
~~~--

-------~

espejo

El ideal
del
yo

regula
la identificación

del
yo

alas
imágenes
del otro

Fol'lllaCión del yo • travé. de lu imá,en.. del otro
El movlmiemo de la libido

.Jcue el movimiento del retorno de
la imapn del otro como lIi. tuera mi imaa'en

retomo de
la imagen del otro
comosi fuera mi

imagen

El ideal
del
yo

regula
la identificación

del
yo

alas
imágenes
del otro

espejo

•
•

•

";1 yo es una
conjunción

de imágenes
devueltas
por el otro

Narcisismo
primario

C)'-----.. ----!--<

cJ¿j..------",-\

Fol'lllaCión del yo • travé. de lu imá,en.. del otro
El movlmiemo de la libido

.Jcue el movimiento del retorno de
la imapn del otro como lIi. tuera mi imaa'en



imagen del otro. En cuanto a Freud, en su artículo de
1922,.. los situaba en dos tiempos diferentes: primero
agresividad, luego conversión en amor por medio de la
elección de objeto narcisista.

d- Para finalizar, a partir del estudio de la paranoia,
Lacan retiene un aspecto esencial que considera como un
rasgo universal: el yo tiene una estructura paranoica, es
un lugar de desconocimiento; es decir que yo no reconozco
lo que está en mí, lo veo fuera en el otro (como lo muestra
de modo notorio el análisis de la proyección en los celos).

Segundo período (1953 • 1958)

A lo largo de este período Lacan va a insistir en la
primacía de lo simbólico.

Imagen y deeeo

A lo largo del Seminario 1 sobre Los escritos técnicos
de Freud, Lacan prosigue una reflexión sobre la cuestión
de la relación con el semejante.

Dada la identificación narcisista con el otro, el níilo
se encuentra fascinado, capturado por la imagen del otro
que encama una posición de dominio. Supongamos que
vea a su hermanito mamando del seno de la madre: es en
esta imagen del otro, entonces, donde el niño se va a reco­
nocer, donde va a percibir su propio deseo. Es porque se
identifica con este otro que su deseo aparece como el de­
seo del otro. Y ante todo quiere estar en el lugar del otro.
Para Lacan, el hombre se experimenta como cuerpo, como
forma del cuerpo, en un movimiento bascular, de inter­
cambio con el otro. Ya que en el sujeto humano el primer

19 Freud, S.: Sobre algunos mecanismos Reur6ticos en los celos. la
paranoia:y la Iwmosuualidad, Madrid, BibJioteca Nueva, 1973, Ob,,,.
completos, t. m.

www.esnips.com/web/Psique
'1!J

imagen del otro. En cuanto a Freud, en su artículo de
1922,.. los situaba en dos tiempos diferentes: primero
agresividad, luego conversión en amor por medio de la
elección de objeto narcisista.

d- Para finalizar, a partir del estudio de la paranoia,
Lacan retiene un aspecto esencial que considera como un
rasgo universal: el yo tiene una estructura paranoica, es
un lugar de desconocimiento; es decir que yo no reconozco
lo que está en mí, lo veo fuera en el otro (como lo muestra
de modo notorio el análisis de la proyección en los celos).

Segundo período (1953 • 1958)

A lo largo de este período Lacan va a insistir en la
primacía de lo simbólico.

Imagen y deeeo

A lo largo del Seminario 1 sobre Los escritos técnicos
de Freud, Lacan prosigue una reflexión sobre la cuestión
de la relación con el semejante.

Dada la identificación narcisista con el otro, el níilo
se encuentra fascinado, capturado por la imagen del otro
que encama una posición de dominio. Supongamos que
vea a su hermanito mamando del seno de la madre: es en
esta imagen del otro, entonces, donde el niño se va a reco­
nocer, donde va a percibir su propio deseo. Es porque se
identifica con este otro que su deseo aparece como el de­
seo del otro. Y ante todo quiere estar en el lugar del otro.
Para Lacan, el hombre se experimenta como cuerpo, como
forma del cuerpo, en un movimiento bascular, de inter­
cambio con el otro. Ya que en el sujeto humano el primer

19 Freud, S.: Sobre algunos mecanismos Reur6ticos en los celos. la
paranoia:y la Iwmosuualidad, Madrid, BibJioteca Nueva, 1973, Ob,,,.
completos, t. m.

www.esnips.com/web/Psique
'1!J



impulso del apetito y del deseo pasa por la mediación de
una forma que ve proyectada, exterior a él, en su propio
reflejo primero, luego en el otro. Es el deseo originario,
confuso, que se expresa en el vagido del niño, el que éste
aprende luego a reconocer invertido en el otro.

Así, la imagen narcisista constituye una de las con­
diciones de la aparición del deseo y de Su reconocimiento.
La imagen del cuerpo "es el anillo, el gollete, por el cual el
haz confuso del deseo y las necesidades habrá de pa­
sar...•.le

lA mediaei6n del ideal del yo

Volvamos a la relación dual con el semejante: decía­
mos que el niño está capturado por la imagen del otro y
que percibe su deseo en el otro. Al mismo tiempo se esta­
blece una tensión: habría que destruir a este otro que es
él mismo, destruir a aquel que representa el asiento de la
alienación. Ve su perfección y su deseo realizados en el
otro, a tal punto que en la plenitud de esta pura lógica
especular llega al deseo de la muerta del otro. En efecto,
semejante relación dual se toma inhabitable, 'no existe
salida satisfactoria en esta relación entre un yo y un yo
ideal, ya que no hay subjetivación: el sujeto no se recono­
ce allí (en el yo ideal) porque allí se encuentra tan sólo
captado. De hecho, es el ideal del yo -simbólico- el que
podrá regular las relaciones entre yo y yo ideal.

Como ya lo hemos visto, el ideal del yo corresponde a
un conjunto de rasgos simbólicos implicados por el len­
guaje, la sociedad, las leyes. Estos rasgos son introyec­
tados y mediatizan la relación dual imaginaria: el sujeto
encuentra un lugar en un punto _1 ideal del yo- desde
donde se ve como susceptible de ser amado, en la medida
en que satisface determinadas exigencias. Lo simbólico

14 Lacan, J.: El Seminario, libro 1, Los escritos Ucníeos cU Freud.
Barcelona, Paidó., 1981, pág. 262.

80 www.esnips.com/web/Psique

impulso del apetito y del deseo pasa por la mediación de
una forma que ve proyectada, exterior a él, en su propio
reflejo primero, luego en el otro. Es el deseo originario,
confuso, que se expresa en el vagido del niño, el que éste
aprende luego a reconocer invertido en el otro.

Así, la imagen narcisista constituye una de las con­
diciones de la aparición del deseo y de Su reconocimiento.
La imagen del cuerpo "es el anillo, el gollete, por el cual el
haz confuso del deseo y las necesidades habrá de pa­
sar...•.le

lA mediaei6n del ideal del yo

Volvamos a la relación dual con el semejante: decía­
mos que el niño está capturado por la imagen del otro y
que percibe su deseo en el otro. Al mismo tiempo se esta­
blece una tensión: habría que destruir a este otro que es
él mismo, destruir a aquel que representa el asiento de la
alienación. Ve su perfección y su deseo realizados en el
otro, a tal punto que en la plenitud de esta pura lógica
especular llega al deseo de la muerta del otro. En efecto,
semejante relación dual se toma inhabitable, 'no existe
salida satisfactoria en esta relación entre un yo y un yo
ideal, ya que no hay subjetivación: el sujeto no se recono­
ce allí (en el yo ideal) porque allí se encuentra tan sólo
captado. De hecho, es el ideal del yo -simbólico- el que
podrá regular las relaciones entre yo y yo ideal.

Como ya lo hemos visto, el ideal del yo corresponde a
un conjunto de rasgos simbólicos implicados por el len­
guaje, la sociedad, las leyes. Estos rasgos son introyec­
tados y mediatizan la relación dual imaginaria: el sujeto
encuentra un lugar en un punto _1 ideal del yo- desde
donde se ve como susceptible de ser amado, en la medida
en que satisface determinadas exigencias. Lo simbólico

14 Lacan, J.: El Seminario, libro 1, Los escritos Ucníeos cU Freud.
Barcelona, Pai<ió., 1981, pág. 262.

80 www.esnips.com/web/Psique



llega a prevalecer sobre lo imaginario, el ideal del yo so­
bre el yo. De esta manera, lo simbólico se supeTpone a lo
imaginario y lo oyganiza. En 1954 Lacan dirá que es el
ideal del yo, simbólico, el que sostiene al naTCisismo. El
ideal del yo representa una introyección simbólica (por
oposición al yo ideal, asimilado a una proyección imagina­
ria) que se construye con el significante del padre como
teTCero en la relación dual con la madre.

NarcÍBÍBmo e ilUlcripci6n de los BignifieanteB

Recapitulemos:
- el yo tiene su origen en el espejo;
- el otro es un espejo;
- lo que sostiene el naTcisismo es el omen del len-

guaje, Ol·den simbólico, al oyganizar una mediación entre
el yo y el semejante.

Finalmente, ¿paTa qué BiTVen las imágenes? El mun­
do simbólico preexiste al sujeto, ya está allí; no obstante
los símbolos, para revelarse, deben pasar por el sopoTte
coTporal. Lo que sucede en el nivel simbólico le sucede a
seres vivos. PaTa que se produzca una inseTCión de la rea­
lidad simbólica (el lenguaje, la ley... ) en la realidad del
sujeto son indispensables el yo y la relación imaginaria
con el otro.

En 1955, en el Seminario 11 sobre el yo, Lacan reto­
ma la cuestión del naTcisismo: paya que se establezca una
relación con el objeto del deseo, es preciso que haya rela­
ción naTcisista del yo con el otro. El narcisismo represen­
ta la condición necesaria para que los deseos de los otros
se inscriban, o para que los significantes se inscriban. La
siguiente sería, entre otras, una definición posible del sig­
nificante: un elemento de una cadena lingüística donde se
inscribe el deseo del otro. Y la imagen del cuerpo propor­
ciona el marco de las inscripciones significantes del deseo
del otro. La imagen del CUeTpO representa el primer lugar
de captación de los significantes, y sobre todo de los signi­
ficantes de la madre. La forma en que éstos se inscriben,

www.esnips.com/web/Psique 81

llega a prevalecer sobre lo imaginario, el ideal del yo so­
bre el yo. De esta manera, lo simbólico se supeTpone a lo
imaginario y lo oyganiza. En 1954 Lacan dirá que es el
ideal del yo, simbólico, el que sostiene al naTCisismo. El
ideal del yo representa una introyección simbólica (por
oposición al yo ideal, asimilado a una proyección imagina­
ria) que se construye con el significante del padre como
teTCero en la relación dual con la madre.

NarcÍBÍBmo e ilUlcripci6n de los BignifieanteB

Recapitulemos:
- el yo tiene su origen en el espejo;
- el otro es un espejo;
- lo que sostiene el naTcisismo es el omen del len-

guaje, Ol·den simbólico, al oyganizar una mediación entre
el yo y el semejante.

Finalmente, ¿paTa qué BiTVen las imágenes? El mun­
do simbólico preexiste al sujeto, ya está allí; no obstante
los símbolos, para revelarse, deben pasar por el sopoTte
coTporal. Lo que sucede en el nivel simbólico le sucede a
seres vivos. PaTa que se produzca una inseTCión de la rea­
lidad simbólica (el lenguaje, la ley... ) en la realidad del
sujeto son indispensables el yo y la relación imaginaria
con el otro.

En 1955, en el Seminario 11 sobre el yo, Lacan reto­
ma la cuestión del naTcisismo: paya que se establezca una
relación con el objeto del deseo, es preciso que haya rela­
ción naTcisista del yo con el otro. El narcisismo represen­
ta la condición necesaria para que los deseos de los otros
se inscriban, o para que los significantes se inscriban. La
siguiente sería, entre otras, una definición posible del sig­
nificante: un elemento de una cadena lingüística donde se
inscribe el deseo del otro. Y la imagen del cuerpo propor­
ciona el marco de las inscripciones significantes del deseo
del otro. La imagen del CUeTpO representa el primer lugar
de captación de los significantes, y sobre todo de los signi­
ficantes de la madre. La forma en que éstos se inscriben,

www.esnips.com/web/Psique 81



y en particular la sucesión de las identificaciones, deter­
mina los modos según los cuales se darán las fluctuacio­
nes de la libido.

De hecho, la imagen del otro aparece ahora como
fragmentaria: lo que el sujeto inviste son series de imáge­
nes, un conjunto de rasgos.

Existe para cada sujeto una serie de significantes
privilegiados, una serie de elementos donde se inscribe el
deseo del otro, y estos significantes van a revelársele en
la relación imaginaria con el semejante. Van a entrar en
vigor, tomar consistencia, en la relación narcisista con el
otro. Ilustraremos estas proporciones recurriendo a una
secuencia clínica presentada por Hélene Deutsch en 1930,
y comentada por Lacan el 7 de mayo de 1969, durante su
seminario titulado D'un autre a I'Autre. Se trata de la
historia de una fobia infantil relatada por un hombre de
veinte años. A los siete años se hallaba jugando con su
hermano mayor en el patio de la granja en donde había
sido criado. Estaba en cuclillas cuando bruscamente su
hermano mayor saltó sobre él desde atrás, lo inmovilizó
en esa posición y dijo: "¡Yo soy gallo y tú eres gallina!". El
niñito se negaba a ser la gallina, lloraba de rabia. A par­
tir de ese momento el niño le tuvo fobia a las gallinas.
Este episodio con el hermano actuó como un revelador: le
hizo saber al sujeto lo que era hasta el momento, sin sa­
berlo, en su relación con la madre. En efecto, desde hacía
mucho tiempo el niño se ocupaba con su madre del galli­
nero, e iban a ver juntos si las gallinas ponían correcta­
mente. Al pequeño le gustaba la forma en que la madre lo
tocaba, y antes de que ésta lo lavara le preguntaba ju­
gando si lo tocaría con el dedo para ver si iba a poner un

. huevo. El niño se encontraba en lugar de gallina para la
madre, estaba en posición de colmar la falta de la madre
al encamar su "gallina" y al poder proveerla de los hue­
vos fecales. Así, estaba consagrado al goce de la madre,
sin ver aparecer la cuestión de su deseo y de su falta.

Esta secuencia muestra con claridad que es en la re­
lación narcisista con el semejante, a través de la imagen
devuelta por el semejante, como se revela al sujeto el sig-

82 www.esnips.com/web/Psique

y en particular la sucesión de las identificaciones, deter­
mina los modos según los cuales se darán las fluctuacio­
nes de la libido.

De hecho, la imagen del otro aparece ahora como
fragmentaria: lo que el sujeto inviste son series de imáge­
nes, un conjunto de rasgos.

Existe para cada sujeto una serie de significantes
privilegiados, una serie de elementos donde se inscribe el
deseo del otro, y estos significantes van a revelársele en
la relación imaginaria con el semejante. Van a entrar en
vigor, tomar consistencia, en la relación narcisista con el
otro. Ilustraremos estas proporciones recurriendo a una
secuencia clínica presentada por Hélene Deutsch en 1930,
y comentada por Lacan el 7 de mayo de 1969, durante su
seminario titulado D'un autre a I'Autre. Se trata de la
historia de una fobia infantil relatada por un hombre de
veinte años. A los siete años se hallaba jugando con su
hermano mayor en el patio de la granja en donde había
sido criado. Estaba en cuclillas cuando bruscamente su
hermano mayor saltó sobre él desde atrás, lo inmovilizó
en esa posición y dijo: "¡Yo soy gallo y tú eres gallina!". El
niñito se negaba a ser la gallina, lloraba de rabia. A par­
tir de ese momento el niño le tuvo fobia a las gallinas.
Este episodio con el hermano actuó como un revelador: le
hizo saber al sujeto lo que era hasta el momento, sin sa­
berlo, en su relación con la madre. En efecto, desde hacía
mucho tiempo el niño se ocupaba con su madre del galli­
nero, e iban a ver juntos si las gallinas ponían correcta­
mente. Al pequeño le gustaba la forma en que la madre lo
tocaba, y antes de que ésta lo lavara le preguntaba ju­
gando si lo tocaría con el dedo para ver si iba a poner un

. huevo. El niño se encontraba en lugar de gallina para la
madre, estaba en posición de colmar la falta de la madre
al encamar su "gallina" y al poder proveerla de los hue­
vos fecales. Así, estaba consagrado al goce de la madre,
sin ver aparecer la cuestión de su deseo y de su falta.

Esta secuencia muestra con claridad que es en la re­
lación narcisista con el semejante, a través de la imagen
devuelta por el semejante, como se revela al sujeto el sig-

82 www.esnips.com/web/Psique



nificante ·gallina". En la relación imaginaria con el otro
le es revelado lo que él era hacía tiempo sin saberlo.

Tercer período (a partir de 1960)

Durante este período Lacan se dedica en particular
a la cuestión de lo real; en lo concerniente al narcisimo
aborda principalmente las relaciones de la imagen y de la
pulsión (principalmente en los seminarios sobre la Trans­
ferencia, la Identificación, los Cuatro conceptos funda­
mentales del psicoanálisis, y luego en ·Subversión del
sujeto y dialéctica del deseo"). En las consideraciones que
siguen tomaremos como principal punto de apoyo el Semi­
nario de J. D. Nasio de los afios 1985 y 1986, La douleir
inconsciente y Le regard en psychanalyse.

Lacan retoma la dialéctica del estadio del espejo y
observa que la visión de la imagen en el otro no basta, por
sí sola, para constituir la imagen del propio cuerpo; de lo
contrario ¡el ciego carecería de yo! Lo importante para
que la imagen se consolide es la existencia de un agujero
en dicha imagen: puedo ver mi imagen en el espejo, pero
lo que no puedo ver es mi propia mirada. Correlativamen­
te, la imagen que el otro me devuelve no es completa, está
agujereada ya que también el otro es un ser pulsional.

Consideremos estos elementos en relación con la fa­
se del espejo. Cuando el niño ve su propia imagen, se
vuelve hacia la madre; hay aquí dos aspectos fundamen­
tales:

- por una parte, espera de ella un signo, un asenti­
miento, un ·sí"; apela a la madre en su dimensión simbó­
lica, aquella que nombra, que aúna en la nominación;

- por otra parte, ve que la madre lo mira: percibe la
mirada, el deseo de la madre; se ve confrontado entonces
a la madre pulsional, la que es faltante y por lo tanto de­
seante.

Puesto que el otro es pulsional, subsiste un agujero
en su perfección, un blanco o una mancha en su imagen.
Por lo tanto existe libido que no está recubierta por la

www.esnips.com/web/Psique 83

nificante ·gallina". En la relación imaginaria con el otro
le es revelado lo que él era hacía tiempo sin saberlo.

Tercer período (a partir de 1960)

Durante este período Lacan se dedica en particular
a la cuestión de lo real; en lo concerniente al narcisimo
aborda principalmente las relaciones de la imagen y de la
pulsión (principalmente en los seminarios sobre la Trans­
ferencia, la Identificación, los Cuatro conceptos funda­
mentales del psicoanálisis, y luego en ·Subversión del
sujeto y dialéctica del deseo"). En las consideraciones que
siguen tomaremos como principal punto de apoyo el Semi­
nario de J. D. Nasio de los afios 1985 y 1986, La douleir
inconsciente y Le regard en psychanalyse.

Lacan retoma la dialéctica del estadio del espejo y
observa que la visión de la imagen en el otro no basta, por
sí sola, para constituir la imagen del propio cuerpo; de lo
contrario ¡el ciego carecería de yo! Lo importante para
que la imagen se consolide es la existencia de un agujero
en dicha imagen: puedo ver mi imagen en el espejo, pero
lo que no puedo ver es mi propia mirada. Correlativamen­
te, la imagen que el otro me devuelve no es completa, está
agujereada ya que también el otro es un ser pulsional.

Consideremos estos elementos en relación con la fa­
se del espejo. Cuando el niño ve su propia imagen, se
vuelve hacia la madre; hay aquí dos aspectos fundamen­
tales:

- por una parte, espera de ella un signo, un asenti­
miento, un ·sí"; apela a la madre en su dimensión simbó­
lica, aquella que nombra, que aúna en la nominación;

- por otra parte, ve que la madre lo mira: percibe la
mirada, el deseo de la madre; se ve confrontado entonces
a la madre pulsional, la que es faltante y por lo tanto de­
seante.

Puesto que el otro es pulsional, subsiste un agujero
en su perfección, un blanco o una mancha en su imagen.
Por lo tanto existe libido que no está recubierta por la

www.esnips.com/web/Psique 83



imagen, resta Wla parte sexual que agujerea la imagen.
Ese agujero en la imagen es lo que Lacan denomina - <p
(falo imaginario). Ante este agujero surge la angustia.

Por lo tanto, la imagen contiene siempre una parte
real, es decir, Wla parte de lo sexual que ella no recubre.
y sobre este agujero vienen a ubicarse los objetos pulsio­
nales, sobre este agujero en la imagen viene a alojarse el
objeto a, causa del deseo.

Retomemos el esquema (fl./1ura 6):
El objeto de la pulsión jamás se presenta desnudo,

tiene que estar velado por imágenes. La relación del suje­
to con la pulsión jamás aparece sin que existan imágenes
devuel~s por el semejante. Finalmente, el narcisismo
viene a dar su vestidura al objeto pulsional, lo envuelve
-Lacan escribe esto así: i (a). En el esquema ubicamos la
letra a en el agujero de la imagen, ya i (a) envolviéndola.
Por lo tanto el yo, el narcisismo, está compuesto por un
COnjWlto de imágenes investidas que circulan en derredor
de una falta; se trata de un montaje en tomo a un aguje­
ro. Este agujero real representa la causa del montaje del
narcisismo, y las imágenes investidas permiten soportar
a esta abertura.

Pero es preciso observar desde un comienzo que
este agujero real está redoblado por otro agujero, inhe­
rente al mundo simbólico. Hay una relación de redo­
blamiento entre dos faltas. El Otro, a el gran Otro del
lenguaje, tesoro de los significantes, se muestra igual­
mente agujereado: el Otro es incapaz de dar al niño un
significante adecuado, un significante que lo satisfaga.
Ejemplifiquémoslo: la madre puede decir "eres lindo",
"eres mi niñito", etcétera, pero sigue siendo imposible de
decir un significante que por sí mismo lo signifique todo
entero en su ser. Desde Wl comienzo aparece una falta
en el campo del lenguaje, causando el relanzamiento de
la palabra y del deseo cuando éste se superpone al aguje­
ro pulsional.

Volvamos ahora al yo: lo que de aquí en más aparece
como su característica esencial, es que se presenta "aguje­
reado". Por otra parte, mi propia imagen y la imagen del

84 www.esnips.com/web/Psique

imagen, resta Wla parte sexual que agujerea la imagen.
Ese agujero en la imagen es lo que Lacan denomina - <p
(falo imaginario). Ante este agujero surge la angustia.

Por lo tanto, la imagen contiene siempre una parte
real, es decir, Wla parte de lo sexual que ella no recubre.
y sobre este agujero vienen a ubicarse los objetos pulsio­
nales, sobre este agujero en la imagen viene a alojarse el
objeto a, causa del deseo.

Retomemos el esquema (fl./1ura 6):
El objeto de la pulsión jamás se presenta desnudo,

tiene que estar velado por imágenes. La relación del suje­
to con la pulsión jamás aparece sin que existan imágenes
devuel~s por el semejante. Finalmente, el narcisismo
viene a dar su vestidura al objeto pulsional, lo envuelve
-Lacan escribe esto así: i (a). En el esquema ubicamos la
letra a en el agujero de la imagen, ya i (a) envolviéndola.
Por lo tanto el yo, el narcisismo, está compuesto por un
COnjWlto de imágenes investidas que circulan en derredor
de una falta; se trata de un montaje en tomo a un aguje­
ro. Este agujero real representa la causa del montaje del
narcisismo, y las imágenes investidas permiten soportar
a esta abertura.

Pero es preciso observar desde un comienzo que
este agujero real está redoblado por otro agujero, inhe­
rente al mundo simbólico. Hay una relación de redo­
blamiento entre dos faltas. El Otro, a el gran Otro del
lenguaje, tesoro de los significantes, se muestra igual­
mente agujereado: el Otro es incapaz de dar al niño un
significante adecuado, un significante que lo satisfaga.
Ejemplifiquémoslo: la madre puede decir "eres lindo",
"eres mi niñito", etcétera, pero sigue siendo imposible de
decir un significante que por sí mismo lo signifique todo
entero en su ser. Desde Wl comienzo aparece una falta
en el campo del lenguaje, causando el relanzamiento de
la palabra y del deseo cuando éste se superpone al aguje­
ro pulsional.

Volvamos ahora al yo: lo que de aquí en más aparece
como su característica esencial, es que se presenta "aguje­
reado". Por otra parte, mi propia imagen y la imagen del

84 www.esnips.com/web/Psique



otro aparecen, sin duda, como una sola y misma instan­
cia: el yo, en tanto conjunción de imágenes.

Narcisismo y transferencia

Freud designaba el repliegue narcisista como una
impasse. y observaba, a propósito del amor de transferen­
cia, que la fijllción amorosa del paciente con la persona
del analista hacía muy difícil el trabajo analítico. En efec­
to, en ese caso la libido se enquista en una formación en
la cual el objeto es tratado como el yo.

No obstante, el impulso de la libido hacia el analista
representa un movimiento esencial para la transferencia;
es preciso que subsistan en el paciente las "fuerzas que
han de impulsarle hacia la labor analítica y hacia la
modificación de su estado·.u Dicho de otra manera, el
amor, que siempre incluye una parte de narcisismo, cons­
tituye un movimiento necesario para la instauración de la
transferencia, a condición de no cristalizar una relación
de "masa de dos".'. Las imágenes investidas narcisística­
mente no deben detener el movimiento de la libido, sino
tan sólo canalizarlo.

En cuanto a Lacan, su posición va evolucionando a
través de los tres períodos que fueron presentados:

- En 1936, cuando Lacan trabaja la cuestión del
narcisismo a partir del estadio del espejo, en su concep­
ción de la transferencia el yo del analista ocupa, precisa­
mente, el lugar de un espejo. Y sobre este espejo, sobre
esta pantalla virgen, el paciente debe reconstituir su pro­
pia imagen a medida que va formulando aquello de lo que
sufre.17 En efecto, el paciente ignora todo acerca de los

15 Freud, S.: Observaciones sobre el amor de transfen!PIci4, Madrid,
Biblioteca Nueva, 1973, Obras completos, t. n. pág. 1692.

16 E. decir, la instalación del objeto en el lugar del ideal del yo como
en la hipnosis.

11 Lacao, J.: -Más allá del lprincipio de realidad' • en Escritos,
Bueno. Aires, Siglo XXI, 1975, págs. 77-78.

www.esnips.com/web/Psique 85

otro aparecen, sin duda, como una sola y misma instan­
cia: el yo, en tanto conjunción de imágenes.

Narcisismo y transferencia

Freud designaba el repliegue narcisista como una
impasse. y observaba, a propósito del amor de transferen­
cia, que la fijllción amorosa del paciente con la persona
del analista hacía muy difícil el trabajo analítico. En efec­
to, en ese caso la libido se enquista en una formación en
la cual el objeto es tratado como el yo.

No obstante, el impulso de la libido hacia el analista
representa un movimiento esencial para la transferencia;
es preciso que subsistan en el paciente las "fuerzas que
han de impulsarle hacia la labor analítica y hacia la
modificación de su estado·.u Dicho de otra manera, el
amor, que siempre incluye una parte de narcisismo, cons­
tituye un movimiento necesario para la instauración de la
transferencia, a condición de no cristalizar una relación
de "masa de dos".'. Las imágenes investidas narcisística­
mente no deben detener el movimiento de la libido, sino
tan sólo canalizarlo.

En cuanto a Lacan, su posición va evolucionando a
través de los tres períodos que fueron presentados:

- En 1936, cuando Lacan trabaja la cuestión del
narcisismo a partir del estadio del espejo, en su concep­
ción de la transferencia el yo del analista ocupa, precisa­
mente, el lugar de un espejo. Y sobre este espejo, sobre
esta pantalla virgen, el paciente debe reconstituir su pro­
pia imagen a medida que va formulando aquello de lo que
sufre.17 En efecto, el paciente ignora todo acerca de los

15 Freud, S.: Observaciones sobre el amor de transfen!PIci4, Madrid,
Biblioteca Nueva, 1973, Obras completos, t. n. pág. 1692.

16 E. decir, la instalación del objeto en el lugar del ideal del yo como
en la hipnosis.

11 Lacao, J.: -Más allá del lprincipio de realidad' • en Escritos,
Bueno. Aires, Siglo XXI, 1975, págs. 77-78.

www.esnips.com/web/Psique 85



Narcisismo
primario

Imagen
del otro

i(a)

Figura 8

Movimiento de lde y vuelta entre le Imagen del yo
aeuJereado y le !macen del otro aJlUJereado

El ideal
del
yo

regula
la relación

del yo
agujereado
ala imagen
agujereada

del otro

Narcisismo
primario

Imagen
del otro

i(a)

Figura 8

Movimiento de lde y vuelta entre le Imagen del yo
aeuJereado y le !macen del otro aJlUJereado

El ideal
del
yo

regula
la relación

del yo
agujereado
ala imagen
agujereada

del otro



elementos de la imagen que lo hace actuar y que determi­
na su síntoma; es por esto que el analista le comunica "el
destino de esta imagen".

- A partir de 1953, momento en que se plantea la
primacía de lo simbólico, Lacan va a darse cuenta de que
semejante procedimiento descansa sobre un dominio nar­
cisista ilusorio. Ahora el yo aparece como un puro lugar
de desconocimiento y de alienación: constituye un conjun­
to de certidumbres y de creencias con las cuales el indi­
viduo se ciega. En consecuencia, el yo del analista debe
ausentarse totalmente a fin de dar lugar a los efectos del
lenguaje. y aquello que el analista comunica pasa a ser
menos importante que "el lugar desde donde responde",'.
es decir, desde el lugar del Otro, lugar del lenguaje.

- Finalmente, a partir de 1964, nuevamente aparece
la necesidad de apoyarse lln las imágenes para que el de­
seo circule. Al mismo tiempo, la presencia corporal del
analista vuelve a ser un lugar de anclaje necesario. Pero
el yo del analista, aunque presente, ya no se ofrece como
una superficie lisa, está agujereado: el analizante se con­
centra en las imágenes, se aferra a i (a), y progresivamen­
te ve el objeto a, el objeto de su deseo, desprenderse de
ellas. A fin de que los movimientos pulsionales dejen de
coagularse en las imágenes, y a fin de que se profundice
la brecha entre las imágenes y los objetos de deseo, el yo
del analista se presenta bajo la forma de una "canal" agu­
jereado.

He aquí, entonces, presentadas en pocas líneas, las
modificaciones que la teoría del narcisismo pudo aportar
a la concepción de la transferencia. Y cabe observar que
Lacan parece más próximo a la teoría freudíana en su úl­
tima formulación sobre la relación entre el narcisismo y
la transferencia.

Podemos pensar que la evolución de la teoría de La-

18 Lacan. J.: otVariaantes de la cura~tipo· en Escritos, op. cit., pág.
334.

www.esnips.com/web/Psique 87

elementos de la imagen que lo hace actuar y que determi­
na su síntoma; es por esto que el analista le comunica "el
destino de esta imagen".

- A partir de 1953, momento en que se plantea la
primacía de lo simbólico, Lacan va a darse cuenta de que
semejante procedimiento descansa sobre un dominio nar­
cisista ilusorio. Ahora el yo aparece como un puro lugar
de desconocimiento y de alienación: constituye un conjun­
to de certidumbres y de creencias con las cuales el indi­
viduo se ciega. En consecuencia, el yo del analista debe
ausentarse totalmente a fin de dar lugar a los efectos del
lenguaje. y aquello que el analista comunica pasa a ser
menos importante que "el lugar desde donde responde",'.
es decir, desde el lugar del Otro, lugar del lenguaje.

- Finalmente, a partir de 1964, nuevamente aparece
la necesidad de apoyarse lln las imágenes para que el de­
seo circule. Al mismo tiempo, la presencia corporal del
analista vuelve a ser un lugar de anclaje necesario. Pero
el yo del analista, aunque presente, ya no se ofrece como
una superficie lisa, está agujereado: el analizante se con­
centra en las imágenes, se aferra a i (a), y progresivamen­
te ve el objeto a, el objeto de su deseo, desprenderse de
ellas. A fin de que los movimientos pulsionales dejen de
coagularse en las imágenes, y a fin de que se profundice
la brecha entre las imágenes y los objetos de deseo, el yo
del analista se presenta bajo la forma de una "canal" agu­
jereado.

He aquí, entonces, presentadas en pocas líneas, las
modificaciones que la teoría del narcisismo pudo aportar
a la concepción de la transferencia. Y cabe observar que
Lacan parece más próximo a la teoría freudíana en su úl­
tima formulación sobre la relación entre el narcisismo y
la transferencia.

Podemos pensar que la evolución de la teoría de La-

18 Lacan. J.: otVariaantes de la cura~tipo· en Escritos, op. cit., pág.
334.

www.esnips.com/web/Psique 87



can respecto al lugar del yo en la cura evoca parcialmente
la propia trayectoria del yo alo largo de la cura.

El psicoanálisis no le resta importancia al yo: apun­
ta, entre otros fines, a la fragmentación de una imagen o
de una postura que, en un primer tiempo, se ofrece en un
espejismo de perfección. Mediante la puesta en juego de
las aberturas pulsionales y de los agujeros del discurso,
se produce una subversión de la superficie yoica que se
convierte en un canal laminado de imágenes. El yo,
abismado por el lenguaje en los círculos de la demanda y
del deseo, se fragmenta en pedazos. Pero no se trata de
pedazos desordenados, están amarrados al movimiento de
relanzamiento del deseo: el proceso analítico trae apareja­
da una puesta en órbita de las imágenes en torno a los
objetos causa del deseo.

88

can respecto al lugar del yo en la cura evoca parcialmente
la propia trayectoria del yo alo largo de la cura.

El psicoanálisis no le resta importancia al yo: apun­
ta, entre otros fines, a la fragmentación de una imagen o
de una postura que, en un primer tiempo, se ofrece en un
espejismo de perfección. Mediante la puesta en juego de
las aberturas pulsionales y de los agujeros del discurso,
se produce una subversión de la superficie yoica que se
convierte en un canal laminado de imágenes. El yo,
abismado por el lenguaje en los círculos de la demanda y
del deseo, se fragmenta en pedazos. Pero no se trata de
pedazos desordenados, están amarrados al movimiento de
relanzamiento del deseo: el proceso analítico trae apareja­
da una puesta en órbita de las imágenes en torno a los
objetos causa del deseo.

88



Fragmentos de las
obras de S. Freud y
de J. Lacan sobre

el narcisismo

Selección bibliográfica
sobre el narcisismo

Fragmentos de las
obras de S. Freud y
de J. Lacan sobre

el narcisismo

Selección bibliográfica
sobre el narcisismo





Fragmentos de las obras de
S. Freud y de J. Lacan

sobre el narcisismo

Freud

El narcisismo pri1rUJrio es un presupuesto
teórico 1U!eesario

El narcisismoprimario del niño por nosotros supues­
to, que contiene una de las premisas de nuestras teorías
de la libido, es más difícil de aprehender por medio de la
observación directa que de comprobar por deducción des·
de otros puntos (1914).[1)

*
El narcisismo pri1rUJrio es el estado del yo que
contiene toda la libido disponible

Cuanto sabernos [de la libido) se refiere al yo, en el
que está originalmente acumulada toda la reserva dispo­
nible de libido. A este estado lo denominarnos narcisismo
absoluto o primario t ..) Durante toda la vida el yo sigue
siendo el gran reservorio del cual emanan las catexias li·
bidinales hacia los objetos y al que se retraen nuevamen·
te, corno una masa protoplástica maneja sus seudópodos
(1938).[2)

*

91

Fragmentos de las obras de
S. Freud y de J. Lacan

sobre el narcisismo

Freud

El narcisismo pri1rUJrio es un presupuesto
teórico 1U!eesario

El narcisismoprimario del niño por nosotros supues­
to, que contiene una de las premisas de nuestras teorías
de la libido, es más difícil de aprehender por medio de la
observación directa que de comprobar por deducción des·
de otros puntos (1914).[1)

*
El narcisismo pri1rUJrio es el estado del yo que
contiene toda la libido disponible

Cuanto sabernos [de la libido) se refiere al yo, en el
que está originalmente acumulada toda la reserva dispo­
nible de libido. A este estado lo denominarnos narcisismo
absoluto o primario t ..) Durante toda la vida el yo sigue
siendo el gran reservorio del cual emanan las catexias li·
bidinales hacia los objetos y al que se retraen nuevamen·
te, corno una masa protoplástica maneja sus seudópodos
(1938).[2)

*

91



El narcisismo Ihl niño se construye a partir de la
reviviscencia Ihl narcisismo Ih los padres

Considerando la actitud de los padres cariñosos con
respecto a sus hijos, hemos de ver en ella una reviviscen­
cia y una reproducción del propio narcisismo, abandonado
mucho tiempo ha (1914).[3]

•
El narcisismo secundario es un estadio situado
entre el autoerotiBmo y el vinculo con el objeto

Al principio diostinguimos tan sólo la fase del autoe­
rotismo (...) y luego, la síntesis de todos los instintos par­
ciales, para la elección de objeto (. ..) El análisis de las pa­
rafrenias nos obligó, corno es sabido, a interpolar entre
aquellos elementos un estadio de narcisismo, en el cual
ha sido ya efectuada la elección del objeto, pero el objeto
coincide todavía con el propio yo (1913).[4]

•
El narcicismo secundario se construye por el
retorno de la libido retirada a las objetos

... nos lleva a considerar el narcisismo engendrado
por el arrastrar a sí objetales, corno un narcisismo secun­
dario, superimpuestas a un narcisismo primario encu­
bierto por diversas influencias (1914).[5]

•
En el estadio del narcisismo, la libido inviste
al yo como a un objeto sexual

Deduciremos, pues, que en la paranoia la libido
libertada es acumulada al yo, lliendo utilizada para en­
grandecerlo. Con ello queda alcanzado nuevamente el es-

92

El narcisismo Ihl niño se construye a partir de la
reviviscencia Ihl narcisismo Ih los padres

Considerando la actitud de los padres cariñosos con
respecto a sus hijos, hemos de ver en ella una reviviscen­
cia y una reproducción del propio narcisismo, abandonado
mucho tiempo ha (1914).[3]

•
El narcisismo secundario es un estadio situado
entre el autoerotiBmo y el vinculo con el objeto

Al principio diostinguimos tan sólo la fase del autoe­
rotismo (...) y luego, la síntesis de todos los instintos par­
ciales, para la elección de objeto (. ..) El análisis de las pa­
rafrenias nos obligó, corno es sabido, a interpolar entre
aquellos elementos un estadio de narcisismo, en el cual
ha sido ya efectuada la elección del objeto, pero el objeto
coincide todavía con el propio yo (1913).[4]

•
El narcicismo secundario se construye por el
retorno de la libido retirada a las objetos

... nos lleva a considerar el narcisismo engendrado
por el arrastrar a sí objetales, corno un narcisismo secun­
dario, superimpuestas a un narcisismo primario encu­
bierto por diversas influencias (1914).[5]

•
En el estadio del narcisismo, la libido inviste
al yo como a un objeto sexual

Deduciremos, pues, que en la paranoia la libido
libertada es acumulada al yo, lliendo utilizada para en­
grandecerlo. Con ello queda alcanzado nuevamente el es-

92



tadio del narcisismo que nos es ya conocido por el estudio
de la evolución de la libido y en el cual era el propio yo el
único objeto sexual (1911).[6]

*

Cuando el yo torna los rasgos del objeto, se ofrece,
por decirlo así, corno tal al ello e intenta compensarle la
pérdida experimentada, diciéndole: -Puedes amarme,
pues soy parecido al objeto perdido." (1923).[7]

*
* *

Lacan

El yo se origina en la alie1WCi6n pasional
a una imagen

Esta relación erótica en que el individuo humano se
fija en una imagen que lo enajena a sí mismo, tal es la
energía y tal es la forma en donde torna su origen esa or­
ganización pasional a la que llamará su yo. [8]

*
El yo se fija con odio a la imagen narcisista
devuelta por el otro

En efecto, en toda relación narcisista el yo es el otro,
y el otro es YO.[9]

*
... lo que el sujeto encuentra en esa imagen alterada

de su cuerpo es el paradigma de todas las formas del pa­
recido que van a aplicar sobre el mundo de los objetos un
tinte de hostilidad proyectando en él el avatar de la ima-

93

tadio del narcisismo que nos es ya conocido por el estudio
de la evolución de la libido y en el cual era el propio yo el
único objeto sexual (1911).[6]

*

Cuando el yo torna los rasgos del objeto, se ofrece,
por decirlo así, corno tal al ello e intenta compensarle la
pérdida experimentada, diciéndole: ·Puedes amarme,
pues soy parecido al objeto perdido." (1923).[7]

*
* *

Lacan

El yo se origina en la alie1WCi6n pasional
a una imagen

Esta relación erótica en que el individuo humano se
fija en una imagen que lo enajena a sí mismo, tal es la
energía y tal es la forma en donde torna su origen esa or­
ganización pasional a la que llamará su yo. [8]

*
El yo se fija con odio a la imagen narcisista
devuelta por el otro

En efecto, en toda relación narcisista el yo es el otro,
y el otro es YO.[9]

*
... lo que el sujeto encuentra en esa imagen alterada

de su cuerpo es el paradigma de todas las formas del pa­
recido que van a aplicar sobre el mundo de los objetos un
tinte de hostilidad proyectando en él el avatar de la ima-

93



gen narcisista, que, por el efecto jubilatorio de su encuen­
tro en el espejo, se convierte, en el enfrentamiento con el
semejante, en el desahogo de las más íntima agresividad.

Es esta imagen, yo ideal, la que se fija desde el pun­
to en que el sujeto se detiene como ideal del yo.[lO]

•
El niño accede al onkn .imb61ico a trové.
del onkn imaginario

'" los deseos del niño pasan primero por el otro es­
pecular. Allí es donde son aprobados o rechazados. Esta
es la vía por donde el niño aprende el orden simbólico y
accede a su fundamento: la ley.[ll]

•
El sujeto localiza y reconoce originariamente el de­

seo por intermedio no sólo de su propia imagen, sino del
cuerpo de su semejante.[12]

•
La imagen nareÍllÍllta recubre el objeto del deseo

Sólo con la vestimenta de la imagen de sí que viene
a envolver al objeto causa del deseo, suele sostenerse -es
la articulación misma del análisis- la relación obje­
tal.[13]

•
• •

94

gen narcisista, que, por el efecto jubilatorio de su encuen­
tro en el espejo, se convierte, en el enfrentamiento con el
semejante, en el desahogo de las más íntima agresividad.

Es esta imagen, yo ideal, la que se fija desde el pun­
to en que el sujeto se detiene como ideal del yo.[lO]

•
El niño accede al onkn .imb61ico a trové.
del onkn imaginario

'" los deseos del niño pasan primero por el otro es­
pecular. Allí es donde son aprobados o rechazados. Esta
es la vía por donde el niño aprende el orden simbólico y
accede a su fundamento: la ley.[ll]

•
El sujeto localiza y reconoce originariamente el de­

seo por intermedio no sólo de su propia imagen, sino del
cuerpo de su semejante.[12]

•
La imagen nareÍllÍllta recubre el objeto del deseo

Sólo con la vestimenta de la imagen de sí que viene
a envolver al objeto causa del deseo, suele sostenerse -es
la articulación misma del análisis- la relación obje­
tal.[13]

•
• •

94



Referencias de los fragmentos
citados

[1] Introducción al narcisismo, Madrid, Biblioteca Nueva,
1973, Obros completas, tomo n, pág. 2027.

[2] Compendio del psicoanólisis, Madrid, Biblioteca Nueva,
1973, Obros completas, tomo III, pág. 3383.

[3] Introducción al narcisismo, op. cit., pág. 2027.
[4] La disposición a la neurosis obsesiva. Una aportación al

problema de la elección de la neurosis, Madrid, Biblioteca
Nueva, 1973, Obras completas, tomo n, pág. 1740.

[5] Introducción al narcisismo, op. cit., pág. 2018.
[6] Observaciones psicoanaUtu:as sobre un caso de paranoia

autobiográficamente descrito. (Caso "Schreber"), Madrid,
Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas, tomo n, pág.
1523.

[7] El yo y el ello, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras
completas, tomo III, pág. 2711.

[8] "La agresividad en psicoanálisis" en Escritos, Buenos
Aires, Siglo XXI, 1975, tomo 1, pág. 106.

[9] El Seminario, libro n, El yo en la teoria de Freud y en la
técnico psicoanaUtU:a, Barcelona, Paid6s, 1983, pág. 149.

[10] "Subversión del sujeto y dialéctica del deseo", en Escritos,
Argentina, Siglo XXI, 1975, tomo n, pág. 788.

[11] El seminario, libro 1, Los escritos técni<:os de Freud, Barce·
lona, Paidós, 1981, pág. 265.

[11] Ibid., pág. 223.
[12] El Seminario, libro xx, Aún, Barcelona, Paidós, 1981, pág.

112.

95

Referencias de los fragmentos
citados

[1] Introducción al narcisismo, Madrid, Biblioteca Nueva,
1973, Obros completas, tomo n, pág. 2027.

[2] Compendio del psicoanólisis, Madrid, Biblioteca Nueva,
1973, Obros completas, tomo III, pág. 3383.

[3] Introducción al narcisismo, op. cit., pág. 2027.
[4] La disposición a la neurosis obsesiva. Una aportación al

problema de la elección de la neurosis, Madrid, Biblioteca
Nueva, 1973, Obras completas, tomo n, pág. 1740.

[5] Introducción al narcisismo, op. cit., pág. 2018.
[6] Observaciones psicoanaUtu:as sobre un caso de paranoia

autobiográficamente descrito. (Caso "Schreber"), Madrid,
Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas, tomo n, pág.
1523.

[7] El yo y el ello, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras
completas, tomo III, pág. 2711.

[8] "La agresividad en psicoanálisis" en Escritos, Buenos
Aires, Siglo XXI, 1975, tomo 1, pág. 106.

[9] El Seminario, libro n, El yo en la teoria de Freud y en la
técnico psicoanaUtU:a, Barcelona, Paid6s, 1983, pág. 149.

[10] "Subversión del sujeto y dialéctica del deseo", en Escritos,
Argentina, Siglo XXI, 1975, tomo n, pág. 788.

[11] El seminario, libro 1, Los escritos técni<:os de Freud, Barce·
lona, Paidós, 1981, pág. 265.

[11] Ibid., pág. 223.
[12] El Seminario, libro xx, Aún, Barcelona, Paidós, 1981, pág.

112.

95



Selección bibliográfica
sobre el narcisismo

FREUD,S.

1905170is essais sur la théorie de la sexualité, Gallimard,
1962, págs. 126-127, y nota 13 de 1910, págs. 167­
169. [Hay versión en castellano: Tres ensayos para
una teoria sexual, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obras completas, tomo II.]

1911 "Remarques psychanalytiques sur l'autobiographie
d'un cas de paranoia. (Le président Schreber)" en
Cinq Psychanalyses, P.U.F., 1954, págs. 306-307,
316. [Hay versión en castellano: Obseroaciones psi­
coanaUticas sobre un caso de paranoia autobiográfi­
camente descrito (caso "Schreber"), Madrid, Bibliote­
ca Nueva, 1973, Obras completas, tomo n.]

1913"La disposition a la névrose obsessionnelle", en
Nevrose, Psychose et Peroersion, P.U.F., 1973, pág.
192-193 [Hay versión en castellano: La disposicidn
a la neurosis obsesiva, Madrid, Biblioteca Nueva,
1973, Obras completas, tomo 11.]

1914"Pour introduire le narcissisme", en La vie sexuelle,
P.U.F., 1969, pág. 81-105. [Hay versión en castella­
no: Introducción al narcisjfmo, Madrid, Biblioteca
Nueva, 1973, Obras completas, tomo 11.]

1915"Pulsions et destins del pu1sions", en (Evres
completes, vol. XIII, P.U.F., 1988, págs. 176-180, 183.
[Hay versión en castellano: Los instintos y sus desti­
nos, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras comple­
tas, tomo II.]

1916"Deuil et mélancolie" en (Euvres completes, vol XIII,
op. cit., págs. 259-278. [Hay versión en castellano:

96

Selección bibliográfica
sobre el narcisismo

FREUD,S.

1905170is essais sur la théorie de la sexualité, Gallimard,
1962, págs. 126-127, y nota 13 de 1910, págs. 167­
169. [Hay versión en castellano: Tres ensayos para
una teoria sexual, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obras completas, tomo II.]

1911 "Remarques psychanalytiques sur l'autobiographie
d'un cas de paranoia. (Le président Schreber)" en
Cinq Psychanalyses, P.U.F., 1954, págs. 306-307,
316. [Hay versión en castellano: Obseroaciones psi­
coanaUticas sobre un caso de paranoia autobiogrofi­
camente descrito (caso "Schreber"), Madrid, Bibliote­
ca Nueva, 1973, Obras completas, tomo n.]

1913"La disposition a la névrose obsessionnelle", en
Nevrose, Psychose et Peroersion, P.U.F., 1973, pág.
192-193 [Hay versión en castellano: La disposicidn
a la neurosis obsesiva, Madrid, Biblioteca Nueva,
1973, Obras completas, tomo 11.]

1914"Pour introduire le narcissisme", en La vie sexuelle,
P.U.F., 1969, pág. 81-105. [Hay versión en castella­
no: Introducción al narcisjfmo, Madrid, Biblioteca
Nueva, 1973, Obras completas, tomo 11.]

1915"Pulsions et destins del pu1sions", en (Evres
completes, vol. XIII, P.U.F., 1988, págs. 176-180, 183.
[Hay versión en castellano: Los instintos y sus desti­
nos, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras comple­
tas, tomo II.]

1916"Deuil et mélancolie" en (Euvres completes, vol XIII,
op. cit., págs. 259-278. [Hay versión en castellano:

96



Duelo y melanrolta, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obras rompletas, tomo 11.]

1917Introduction a la psychanalyse, Payot, 1981, pág.
392-407. [Hay versión en castellano: Lecciones in­
troductorias al psicoanálisis, Madrid, Biblioteca
Nueva, 1973, Obras completas, tomo II.J

1920"Au-deIA du principe de plaisir", en Essais de
psychanalyse, Payot, 1981, pág. 97-102. [Hay versi6n
en castellano, Más allá del principio del placer, Ma­
drid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras rompletas, tomo
m.]

1921 "Psychologie des {oules et analyse du moi", en E s­
sais de psychanalyse, op. cit., págs. 227-228, 230,
238, 242, 253, 258-260, 262. [Hay versi6n en caste­
llano: Psirologta de las masas y análisis del "yo",
Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas,
tomo m.]

LACAN,J.

"Le cas Aimée ou la paranoia d'autopunition", en De
la psychose paranoiaque clans ses rapparts avec la
personnaliM, Senil, 1975, págs. 153-245. [Hay ver­
si6n en castellano: "El caso Aimée o la paranoia de
autocastigo" en De la psirosis paranoica en sus rela­
ciones con la personalidad, México, Siglo XXI, 1976.J

Le Séminaire, Iivre 1, Les Ecrits techniques de
Freud, Senil, 1975, cap. VII-xv. [Hay versi6n en cas­
tellano: El Seminario 1. Los escritos técnicos de
Freud, Barcelona, Paid6s, 1981.]

Le Séminaire, Iivre II, Le Moi clans la théorie de
Freud er clans la technique de la psichanalyse, Senil,
1978, caps. IV; V, VI, VIII, XIX. [Hay versi6n en cas­
tellano: El Seminario 2, El yo en la teoría de Freud
y en la técnica psicoanaUtica, Barcelona, Paid6s,
1983.]

97

Duelo y melanrolta, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obras rompletas, tomo 11.]

1917Introduction a la psychanalyse, Payot, 1981, pág.
392-407. [Hay versión en castellano: Lecciones in­
troductorias al psicoanálisis, Madrid, Biblioteca
Nueva, 1973, Obras completas, tomo II.J

1920"Au-deIA du principe de plaisir", en Essais de
psychanalyse, Payot, 1981, pág. 97-102. [Hay versi6n
en castellano, Más allá del principio del placer, Ma­
drid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras rompletas, tomo
m.]

1921 "Psychologie des {oules et analyse du moi", en E s­
sais de psychanalyse, op. cit., págs. 227-228, 230,
238, 242, 253, 258-260, 262. [Hay versi6n en caste­
llano: Psirologta de las masas y análisis del "yo",
Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas,
tomo m.]

LACAN,J.

"Le cas Aimée ou la paranoia d'autopunition", en De
la psychose paranoiaque clans ses rapparts avec la
personnaliM, Senil, 1975, págs. 153-245. [Hay ver­
si6n en castellano: "El caso Aimée o la paranoia de
autocastigo" en De la psirosis paranoica en sus rela­
ciones con la personalidad, México, Siglo XXI, 1976.J

Le Séminaire, Iivre 1, Les Ecrits techniques de
Freud, Senil, 1975, cap. VII-xv. [Hay versi6n en cas­
tellano: El Seminario 1. Los escritos técnicos de
Freud, Barcelona, Paid6s, 1981.]

Le Séminaire, Iivre II, Le Moi clans la théorie de
Freud er clans la technique de la psichanalyse, Senil,
1978, caps. IV; V, VI, VIII, XIX. [Hay versi6n en cas­
tellano: El Seminario 2, El yo en la teoría de Freud
y en la técnica psicoanaUtica, Barcelona, Paid6s,
1983.]

97



L'ldenti{ication (seminario inédito) lección del 28 de
noviembre de 1962.

Ecrits, Seuil, 1966, págs. 65-72, 83-85, 93-100, 110­
120, 804-827. [Hay versión en castellano: Escritos l
y Escritos Il, México, Siglo XXI, 1970 Y1978 respec­
tivamente.]

D'un autre al'Autre (seminario inédito), lección del 7
de mayo de 1969.

Les non-dupes errent (seminario inédito), lección del
17 de diciembre de 1974.

R.S.l. (seminario inédito), lección del 16 de noviem­
bre de 1976.

*
* *

DoLTO, F., y NABla, J.-D., L'Enfant du miroir, Rivages,
1987, págs. 42-47 [Hay versión en castellano: El ni­
ño del espejo, Buenos Aires, Gedisa.]

FEFERN, P. La psycho~du moi et les psychoses, P.U.F.,
1928, págs. 297-310.

KERNBERG, F., "A propos du traitement des personalités
narcissiques" en Di:c Ans de psychanalyse en Améri­
que, P.U.F., 1981, págs. 149-177.

KOHUT,H., "Formes et transformations du narcissisme",
en Di:cAns... op. cit., págs. 117-145.

LAPLANCHE, J., "Le moi et le narcissisme" en Vie el mort
en psychanalyse, F1ammarion, 1970, págs. 105-132.

98

L'ldenti{ication (seminario inédito) lección del 28 de
noviembre de 1962.

Ecrits, Seuil, 1966, págs. 65-72, 83-85, 93-100, 110­
120, 804-827. [Hay versión en castellano: Escritos l
y Escritos Il, México, Siglo XXI, 1970 Y1978 respec­
tivamente.]

D'un autre al'Autre (seminario inédito), lección del 7
de mayo de 1969.

Les non-dupes errent (seminario inédito), lección del
17 de diciembre de 1974.

R.S.l. (seminario inédito), lección del 16 de noviem­
bre de 1976.

*
* *

DoLTO, F., y NABla, J.-D., L'Enfant du miroir, Rivages,
1987, págs. 42-47 [Hay versión en castellano: El ni­
ño del espejo, Buenos Aires, Gedisa.]

FEFERN, P. La psycho~du moi et les psychoses, P.U.F.,
1928, págs. 297-310.

KERNBERG, F., "A propos du traitement des personalités
narcissiques" en Di:c Ans de psychanalyse en Améri­
que, P.U.F., 1981, págs. 149-177.

KOHUT,H., "Formes et transformations du narcissisme",
en Di:cAns... op. cit., págs. 117-145.

LAPLANCHE, J., "Le moi et le narcissisme" en Vie el mort
en psychanalyse, F1ammarion, 1970, págs. 105-132.

98



MONTRELAY, M., "A propos du narcissisme et de sa mise
en scime" en L'Ombre et le Nom, Mínuit, 1977, págs.
43-54.

NASIO, J.-D., Les Yeux de Laure. Le concept d'objet a
dans la théorie de J. Lacan, Aubier, 1987, págs. 91·
100.

-, La douleur inconsciente (seminario inédito), 1985.

-, Le regard en psychanalyse (seminario inédito), 1986.

PERRIER, F., "Narcissisme", en La Chaussée d'Antin,
Bourgois,1978, tomo 11, págs. 99-115.

ROSOLATO, G., "Le narcissisme", en NoulJ~lle Revue de
psychanalyse, Narcisses, NO 13,1976, págs. 7-37.

SOFOUAN, M., "L'amour comme pulsion de mort", en
L'EcMc du príncipe de plaisir, Seuil, 1979, págs. 66­
93.

WINNICCYIT, D. W., "Le role de miroir de la mere et de la
famille dans le developpement de i'enfant", en Jeu
et Réalité, Gallimard, 1971, págs. 153-162. [Hay ver­
sión en castellano: Realidad y juego.]

99

MONTRELAY, M., "A propos du narcissisme et de sa mise
en scime" en L'Ombre et le Nom, Mínuit, 1977, págs.
43-54.

NASIO, J.-D., Les Yeux de Laure. Le concept d'objet a
dans la théorie de J. Lacan, Aubier, 1987, págs. 91·
100.

-, La douleur inconsciente (seminario inédito), 1985.

-, Le regard en psychanalyse (seminario inédito), 1986.

PERRIER, F., "Narcissisme", en La Chaussée d'Antin,
Bourgois,1978, tomo 11, págs. 99-115.

ROSOLATO, G., "Le narcissisme", en NoulJ~lle Revue de
psychanalyse, Narcisses, NO 13,1976, págs. 7-37.

SOFOUAN, M., "L'amour comme pulsion de mort", en
L'EcMc du príncipe de plaisir, Seuil, 1979, págs. 66­
93.

WINNICCYIT, D. W., "Le role de miroir de la mere et de la
famille dans le developpement de i'enfant", en Jeu
et Réalité, Gallimard, 1971, págs. 153-162. [Hay ver­
sión en castellano: Realidad y juego.]

99





4

El concepto de
SUBLlMACION

4

El concepto de
SUBLlMACION





El concepto de sublimación

A menudo los psicoanalistas consideraron la subli­
mación como una noción alejada de su práctica clínica,
mal articulada en el seno de la teoría y dotada de un sen­
tido cuya connotación era demasiado general, estética,
moral o intelectual. En efecto, la utilización abusiva del
término sublimación en el ámbito siempre ambiguo del
psicoanálisis aplicado, sumada al hecho de que Freud
nunca terminó de elucidar verdaderamente dicho concep­
to, explican que éste haya sido relegado por diversos auto­
res al rango de una entidad teórica secundaria. Nuestra
posición es diferente. Creemos, por el contrario, que el
concepto de sublimación, si bien está en el límite del psi­
coanálisis, constituye sin embargo un concepto crucial y
que sigue siendo una herramienta teórica fundamental
para guiar al psicoanálisis en la dirección de la cura. Cru­
cial, porque está situado en el cruce de distintas elabora­
ciones conceptuales tales como la teoría metapsicológica
de la pulsión, la teoría dinámica de los mecanismos de de­
fensa del yo y, en especial, la teoría lacaniana de la Cosa.
Pero es también una herramienta clínica fundamental ya
que aun cuando este concepto no es reconocible,de inme­
diato en un análisis, su lugar en la escucha del clínico es
importante para reconocer y puntuar determinadas varia­
ciones del movimiento de la cura.

Ahora bien, más allá de esta doble importancia con­
ceptual y técnica, la noción de sublimación es necesaria
para la coherencia de la teoría freucian!l.necesariedad
que puede expresarse en la siguiente pregtmta: ¿cuál es

www.esnips.com/web/Psique 103

El concepto de sublimación

A menudo los psicoanalistas consideraron la subli­
mación como una noción alejada de su práctica clínica,
mal articulada en el seno de la teoría y dotada de un sen­
tido cuya connotación era demasiado general, estética,
moral o intelectual. En efecto, la utilización abusiva del
término sublimación en el ámbito siempre ambiguo del
psicoanálisis aplicado, sumada al hecho de que Freud
nunca terminó de elucidar verdaderamente dicho concep­
to, explican que éste haya sido relegado por diversos auto­
res al rango de una entidad teórica secundaria. Nuestra
posición es diferente. Creemos, por el contrario, que el
concepto de sublimación, si bien está en el límite del psi­
coanálisis, constituye sin embargo un concepto crucial y
que sigue siendo una herramienta teórica fundamental
para guiar al psicoanálisis en la dirección de la cura. Cru­
cial, porque está situado en el cruce de distintas elabora­
ciones conceptuales tales como la teoría metapsicológica
de la pulsión, la teoría dinámica de los mecanismos de de­
fensa del yo y, en especial, la teoría lacaniana de la Cosa.
Pero es también una herramienta clínica fundamental ya
que aun cuando este concepto no es reconocible,de inme­
diato en un análisis, su lugar en la escucha del clínico es
importante para reconocer y puntuar determinadas varia­
ciones del movimiento de la cura.

Ahora bien, más allá de esta doble importancia con­
ceptual y técnica, la noción de sublimación es necesaria
para la coherencia de la teoría freucian!l.necesariedad
que puede expresarse en la siguiente pregtmta: ¿cuál es

www.esnips.com/web/Psique 103



la razón de existir del concepto de sublimación? ¿Cuál es
su encrucijada teórica? ¿Qué problema en particular vie·
ne a solucionar? Respondemos que la sublimación es la
única noción psicoanalítica susceptible de explicar el que
obras creadas por el hombre -realizaciones artísticas,
científicas e incluso deportivas- alejadas de toda refe­
renciaa la vida sexual, sean producidas, no obstante, gra­
cias a una fuerza sexual tomada de una fuente sexual.
Por lo tanto, las raíces y la savia del proceso de sublima­
ción son pulsionalmente sexuales (pregenitales: orales,
anales, fálicas) mientras que el producto de dicho proceso
es una realización no sexual conforme a los ideales más
acabados de una época dada. En consecuencia, ya desde
ahora podemos afirmar que el concepto de sublimación
responde fundamentalmente a la necesidad de la teoría
psicoanalitica de dar cuenta del origen sexual del impulso
creador del hombre.

•
• •

Acabamos de plantear la sublimación como el medio
de transformar y de elevar la energía de las fuerzas se·
xuales, convirtiéndolas en una fuerza positiva y creadora.
Pero también debemos concebirla a la inversa, como el
medio de atemperar y de atenuar la excesiva intensidad
de esas fuerzas. Es en este sentido que Freud, desde los
inicios de su obra, considera la sublimación como una de
las defensas del yo contra la irrupción violenta de lo se­
xual o, como lo escribiría veinte años más tarde, como uno
de los modos de defensa que se oponen a la descarga di·
recta y total de la pulsión. Por lo tanto el concepto de
sublimación puede ser considerado según dos puntos de
vista complementarios que aúnan los diferentes enfoques
freudianos: la sublimación es o bien la expresión positiva
más elaborada y socializada de la pulsión, o bien un me­
dio de defensa susceptible de atemperar los excesos y los
desbordamientos de la vida pulsional.

104 www.esnips.com/web/Psique

la razón de existir del concepto de sublimación? ¿Cuál es
su encrucijada teórica? ¿Qué problema en particular vie·
ne a solucionar? Respondemos que la sublimación es la
única noción psicoanalítica susceptible de explicar el que
obras creadas por el hombre -realizaciones artísticas,
científicas e incluso deportivas- alejadas de toda refe­
renciaa la vida sexual, sean producidas, no obstante, gra­
cias a una fuerza sexual tomada de una fuente sexual.
Por lo tanto, las raíces y la savia del proceso de sublima­
ción son pulsionalmente sexuales (pregenitales: orales,
anales, fálicas) mientras que el producto de dicho proceso
es una realización no sexual conforme a los ideales más
acabados de una época dada. En consecuencia, ya desde
ahora podemos afirmar que el concepto de sublimación
responde fundamentalmente a la necesidad de la teoría
psicoanalitica de dar cuenta del origen sexual del impulso
creador del hombre.

•
• •

Acabamos de plantear la sublimación como el medio
de transformar y de elevar la energía de las fuerzas se·
xuales, convirtiéndolas en una fuerza positiva y creadora.
Pero también debemos concebirla a la inversa, como el
medio de atemperar y de atenuar la excesiva intensidad
de esas fuerzas. Es en este sentido que Freud, desde los
inicios de su obra, considera la sublimación como una de
las defensas del yo contra la irrupción violenta de lo se­
xual o, como lo escribiría veinte años más tarde, como uno
de los modos de defensa que se oponen a la descarga di·
recta y total de la pulsión. Por lo tanto el concepto de
sublimación puede ser considerado según dos puntos de
vista complementarios que aúnan los diferentes enfoques
freudianos: la sublimación es o bien la expresión positiva
más elaborada y socializada de la pulsión, o bien un me­
dio de defensa susceptible de atemperar los excesos y los
desbordamientos de la vida pulsional.

104 www.esnips.com/web/Psique



Abordaremos los siguientes temas considerando es­
tos dos puntos de vista de manera concomitante:

. -La sublimación como contrapartida del resurgi­
miento de un recuerdo sexual intolerable.

-La sublimación como contrapartida del estado pa­
sional en la relación analítica.

-La sublimación como contrapartida de la fuerza
desmesurada de la moción pulsionaI. Definición de una
pulsión sublimada.

-La sublimación como la capacidad plástica de la
pulsión.

-Un ejemplo de sublimación:Ja curiosidad sexual
sublimada en deseo de saber.

-Las dos condiciones del proceso de sublimación: el
yo y el ideal del yo del creador.

-Presentaremos luego el enfoque lacaniano del con­
cepto de sublimación mediante el comentario de la fór­
mula: "la sublimación eleva el objeto a la dignidad de la
Cosa."

-En conclusión, resumiremos los rasgos principales
de una pulsión sublimada, así como los rasgos específicos
de una obra creada por sublimación.

•
• •

La sublimación el una defensa contra el recuerdo
sexual intolerabele

En 1897, en las cartas a Fliesl,' Freud se pregunta
por la estructura de la histeria y descubre que la Causa de
esta patología es la voluntad inconsciente del enfermo de
olvidar una escena de seducción paterna de carácter se-

, Freud, S., ÚJ8 oTfl¡rn.. del poi<:oondlisis, Madrid, Biblioteca
Nueva, 1973, Obras complotas, t. m.

www.esnips.com/web/Psique 105

Abordaremos los siguientes temas considerando es­
tos dos puntos de vista de manera concomitante:

. -La sublimación como contrapartida del resurgi­
miento de un recuerdo sexual intolerable.

-La sublimación como contrapartida del estado pa­
sional en la relación analítica.

-La sublimación como contrapartida de la fuerza
desmesurada de la moción pulsionaI. Definición de una
pulsión sublimada.

-La sublimación como la capacidad plástica de la
pulsión.

-Un ejemplo de sublimación:Ja curiosidad sexual
sublimada en deseo de saber.

-Las dos condiciones del proceso de sublimación: el
yo y el ideal del yo del creador.

-Presentaremos luego el enfoque lacaniano del con­
cepto de sublimación mediante el comentario de la fór­
mula: "la sublimación eleva el objeto a la dignidad de la
Cosa."

-En conclusión, resumiremos los rasgos principales
de una pulsión sublimada, así como los rasgos específicos
de una obra creada por sublimación.

•
• •

La sublimación el una defensa contra el recuerdo
sexual intolerabele

En 1897, en las cartas a Fliesl,' Freud se pregunta
por la estructura de la histeria y descubre que la Causa de
esta patología es la voluntad inconsciente del enfermo de
olvidar una escena de seducción paterna de carácter se-

, Freud, S., ÚJ8 oTfl¡rn.. del poi<:oondlisis, Madrid, Biblioteca
Nueva, 1973, Obras complotas, t. m.

www.esnips.com/web/Psique 105



xual. La histérica, paTa evitaT la TememoTación brotal de
la escena sexual, inventa fantasmas constroidos sobTe el
terreno del TecueTdo que quieTe apaTtaT. Así, la enfe=a
consigue atempeTu la tensión de dicho Tecuemo, es deciT,
sublimarlo. POT consiguiente, estos fantasmas inte=e­
diarios tienen pOT cometido depuroT, sublimaT y pTesentaT
al yo una veTsión más aceptable del acontecimiento se­
xual Teprimido. Que quede claTo: 10 que se sublima es el
Tecuemo sexual; en cuanto al fantasma, es a un tiempo el
medio que posibilita esta sublimación, y el producto final
de la sublimación.

Freud da el ejemplo de una joven histérica incons­
cientemente culpable pOT sus deseos incestuosos hacia el
padTe. La paciente está en conflicto con un TecueTdo in·
consciente que quieTe olvidu, con el cual está identificada
a mujeTes sexua1mente deseantes, con más exactitud, do­
mésticas de baja mOTalidad de quienes la paciente sospe­
chaba habían mantenido un comeTcio sexual ilícito con su
padTe. La joven, a fin de impediT el Tetomo de este Te­
cuerno intoleTable poT incestuoso, construyó un aTgumen­
to fantasmático difeTente al aTgllMento del Tecueroo, en el
cual es ella misma la que se siente despreciada y terne ser
tomada por prostituta. En el recueroo, ella se identifica
con las domésticas que supuestamente desean al padre,
mientras que en el fantasma, por la intermediación de
una transmutación que Freud denomina sublimación, se
identifica con estas mismas mujeTes, pero esta vez en tan­
to mujeTes corruptas, acusadas de prostitución. Grocias a
la sublimación, considerada aquí como una mutación en
el sentido de la moralidad, el fantasma ha vuelto moral­
mente aceptable un recuerdo incestuoso e inmoral. El
sentimiento inconsciente de ser culpable de desear al pa­
dre fue reemplazado, gracias a la sublimación, por un
sentimiento conciente de ser víctima del deseo de los
otros. Cabe observar que este cambio sólo fue posible al
pTecio de la· aparición de síntomas neuróticos tales como
la angustia experimentada por la joven histérica al salir
sola por la.calle, por miedo a ser tomada por una prosti­
tuta.

106 www.esnips.com/web/Psique

xual. La histérica, paTa evitaT la TememoTación brotal de
la escena sexual, inventa fantasmas constroidos sobTe el
terreno del TecueTdo que quieTe apaTtaT. Así, la enfe=a
consigue atempeTu la tensión de dicho Tecuemo, es deciT,
sublimarlo. POT consiguiente, estos fantasmas inte=e­
diarios tienen pOT cometido depuroT, sublimaT y pTesentaT
al yo una veTsión más aceptable del acontecimiento se­
xual Teprimido. Que quede claTo: 10 que se sublima es el
Tecuemo sexual; en cuanto al fantasma, es a un tiempo el
medio que posibilita esta sublimación, y el producto final
de la sublimación.

Freud da el ejemplo de una joven histérica incons­
cientemente culpable pOT sus deseos incestuosos hacia el
padTe. La paciente está en conflicto con un TecueTdo in·
consciente que quieTe olvidu, con el cual está identificada
a mujeTes sexua1mente deseantes, con más exactitud, do­
mésticas de baja mOTalidad de quienes la paciente sospe­
chaba habían mantenido un comeTcio sexual ilícito con su
padTe. La joven, a fin de impediT el Tetomo de este Te­
cuerno intoleTable poT incestuoso, construyó un aTgumen­
to fantasmático difeTente al aTgllMento del Tecueroo, en el
cual es ella misma la que se siente despreciada y terne ser
tomada por prostituta. En el recueroo, ella se identifica
con las domésticas que supuestamente desean al padre,
mientras que en el fantasma, por la intermediación de
una transmutación que Freud denomina sublimación, se
identifica con estas mismas mujeTes, pero esta vez en tan­
to mujeTes corruptas, acusadas de prostitución. Grocias a
la sublimación, considerada aquí como una mutación en
el sentido de la moralidad, el fantasma ha vuelto moral­
mente aceptable un recuerdo incestuoso e inmoral. El
sentimiento inconsciente de ser culpable de desear al pa­
dre fue reemplazado, gracias a la sublimación, por un
sentimiento conciente de ser víctima del deseo de los
otros. Cabe observar que este cambio sólo fue posible al
pTecio de la· aparición de síntomas neuróticos tales como
la angustia experimentada por la joven histérica al salir
sola por la.calle, por miedo a ser tomada por una prosti­
tuta.

106 www.esnips.com/web/Psique



Arribamos, entonces, a una primera conclusión al
conferir a la sublimación una función de defensa que ate­
núa O transforma el carácter insoportable de los recuer­
dos sexuales que el sujeto quiere ignorar. La sublimación
opero el desplazamiento de una representación psíquica
inconsciente ligada al deseo incestuoso, hacia otra repre­
sentación psíquica aceptable para la conciencia, aunque
portadora de síntomas y generadora de sufrimiento.

*
* *

La sublimación es una defensa
contra los excesos de la

transferencia amorosa en la cura

Pero Freud también sitúa la función defensiva de la
sublimación en el interior mismo de la cura analítica. Es­
ta vez, la amenaza de la emergencia de lo sexual surge de
modo singular en el marco de la relación transferencia! y
puede manifestarse, por ejemplo, bajo la forma de una
exigencia amorosa dirigida por la paciente a su analista.
"La transferencia puede manifestarse como una apasiona­
da exigencia amorosa o en formas más mitigádas. (...) [En
este último caso) algunas mujeres llegan incluso a subli­
mar la transferencia y modelarla hasta hacerla en cierto
modo viable" y posibilitar así la prosecución de la cura.
Entonces, saber sublimar la transferencia quiere decir
que el vínculo amoroso de carácter pasional puede, e
incluso debe, ir cediendo el lugar -mediante una progre­
siva deserotización- a una relación analítica viable. Des­
pués de un primer momento de investimiento libidinal de

2 Freud, S., -La transferencia- en Lecciones introductorias al
psicoantlliaiB, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras complel4B, t. II,
pág. 2398.

www.esnips.com/web/Psique 107

Arribamos, entonces, a una primera conclusión al
conferir a la sublimación una función de defensa que ate­
núa O transforma el carácter insoportable de los recuer­
dos sexuales que el sujeto quiere ignorar. La sublimación
opero el desplazamiento de una representación psíquica
inconsciente ligada al deseo incestuoso, hacia otra repre­
sentación psíquica aceptable para la conciencia, aunque
portadora de síntomas y generadora de sufrimiento.

*
* *

La sublimación es una defensa
contra los excesos de la

transferencia amorosa en la cura

Pero Freud también sitúa la función defensiva de la
sublimación en el interior mismo de la cura analítica. Es­
ta vez, la amenaza de la emergencia de lo sexual surge de
modo singular en el marco de la relación transferencia! y
puede manifestarse, por ejemplo, bajo la forma de una
exigencia amorosa dirigida por la paciente a su analista.
"La transferencia puede manifestarse como una apasiona­
da exigencia amorosa o en formas más mitigádas. (...) [En
este último caso) algunas mujeres llegan incluso a subli­
mar la transferencia y modelarla hasta hacerla en cierto
modo viable" y posibilitar así la prosecución de la cura.
Entonces, saber sublimar la transferencia quiere decir
que el vínculo amoroso de carácter pasional puede, e
incluso debe, ir cediendo el lugar -mediante una progre­
siva deserotización- a una relación analítica viable. Des­
pués de un primer momento de investimiento libidinal de

2 Freud, S., -La transferencia- en Lecciones introductorias al
psicoantlliaiB, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras complel4B, t. II,
pág. 2398.

www.esnips.com/web/Psique 107



WI objeto erógeno, en este caso el psicoanalista, el proceso
de sublimación se desarrolla tan lentamente como por
ejemplo el trabajo de duelo, o incluso como ese otro traba·
jo que implica para el analizante integrar en sí la inter·
pretación enWlciada por el analista (trabajo denominado
de elaboración). La sublimación consecutiva a la pasión
en la transferencia, el duelo consecutivo a la pérdida, y la
elaboración consecutiva a la interpretación, todos ellos re­
quieren mucho tiempo, el tiempo indispensable para per­
mitir que las múltiples representaciones del pensamiento
inconsciente se encadenen.

Pero a la exigencia de tiempo se le agrega además el
peso del dolor inherente al ejercicio inconsciente del pen­
samiento. Ya que pensar, es decir el desplazamiento ince·
sante de Wla representación sexual a otra no sexual, es
penoso; para el analizante sublimar es Wla actividad do­
lorosa. Freud, en su correspondencia con el pastor Pfister,
no duda en reconocer que las vías de la sublimación son
demasiado trabajosas para la mayoría de los pacientes.
Se ven constreftidos a someterse a las exigencias del tra­
bajo analítico que implica WI tiempo de dominio de las
pulsiones -y por lo tanto Wla parte de sublimación-, y a
renunciar entonces a su inclinación a ceder de inmediato
al placer de una satisfacción sexual directa.•

*
* *

La sublimación es una defensa contra la
satisfacción directa de la pulsión.

Definición de una pulsión sublimada

Abordemos ahora la sublimación en su relación con

2 Freud, S., C<N7'08pondance """"' le posUUl' ptiokr. carla del 9 de
febrero ele 1909, GalIimard, 1972.

108 www.esnips.com/web/Psique

WI objeto erógeno, en este caso el psicoanalista, el proceso
de sublimación se desarrolla tan lentamente como por
ejemplo el trabajo de duelo, o incluso como ese otro traba·
jo que implica para el analizante integrar en sí la inter·
pretación enWlciada por el analista (trabajo denominado
de elaboración). La sublimación consecutiva a la pasión
en la transferencia, el duelo consecutivo a la pérdida, y la
elaboración consecutiva a la interpretación, todos ellos re­
quieren mucho tiempo, el tiempo indispensable para per­
mitir que las múltiples representaciones del pensamiento
inconsciente se encadenen.

Pero a la exigencia de tiempo se le agrega además el
peso del dolor inherente al ejercicio inconsciente del pen­
samiento. Ya que pensar, es decir el desplazamiento ince·
sante de Wla representación sexual a otra no sexual, es
penoso; para el analizante sublimar es Wla actividad do­
lorosa. Freud, en su correspondencia con el pastor Pfister,
no duda en reconocer que las vías de la sublimación son
demasiado trabajosas para la mayoría de los pacientes.
Se ven constreftidos a someterse a las exigencias del tra­
bajo analítico que implica WI tiempo de dominio de las
pulsiones -y por lo tanto Wla parte de sublimación-, y a
renunciar entonces a su inclinación a ceder de inmediato
al placer de una satisfacción sexual directa.•

*
* *

La sublimación es una defensa contra la
satisfacción directa de la pulsión.

Definición de una pulsión sublimada

Abordemos ahora la sublimación en su relación con

2 Freud, S., C<N7'08pondance """"' le posUUl' ptiokr. carla del 9 de
febrero ele 1909, GalIimard, 1972.

108 www.esnips.com/web/Psique



lo sexual, estudiado ahora ya no como un recuerdo inso­
portable, ni como un estado pasional de la transferencia,
sino como siendo una moción pulsional que tiende a satis­
facerse de modo inmediato. Tengamos presente que la
pulsión jamás logra tomar la vía de la descarga directa y
total, porque el yo, por temor a ser desbordado, le opone
una acción defensiva. Precisamente, la sublimación es
considerada por Freud como uno de los cuatro modos de
defensa empleados por el yo contra los excesos de la pul­
sión. Estos modos de defensa son denominados más (re.
cuentemente los destinos de la pulsión, ya que el resulta­
do final de una pulsión va a depender de la barrera que
encuentre en su camino.

En primer lugar, el flujo pulsional puede estar sujeto
al destino de la represión, o de una tentativa de represión
seguida de un fracaso que, entonces, dará lugar al sínto­
ma neurótico. Este mismo flujo también puede encontrar
-segundo destin~otra forma de oposición: el yo retira
el flujo pulsional del objeto sexual exterior sobre el cual
había recaído y 10 vuelve sobre sí mismo. La formación
psíquica característica de este segundo destino en el cual
la pulsión vuelve sobre el propio yo' es el fantasma. Así,
en un fantasma el investimiento que cargaba el objeto se­
xual es reemplazado por una identificación del yo con ese
mismo objeto. El tercer avatar del flujo pulsional consiste
en una pura y simple inhibición. La pulsión inhibida se
transforma entonces en afecto tierno. Y finalmente
-cuarto destino, el que en realidad nos interesa-, la mo­
ción pulsional es desvíada y toma la vía de la sublima­
ción. En este caso, diremos que una pulsi6n es sublimada
cuando su fuerza es desviada de su primera finalidad de
obtener una satisfacción sexual para ponerse al servício,

" En pos de una mayor claridad condensamos dos destinos de la
pulsi6n en uno solo. La vuelta sobre el propio yo. comporta en realidad.
doe destinos que Freud le ocupa de diferenciar: la vuelta sobre sí mismo
y 1. invenión de la pulai6n de activa en pasiva. CC. Las pulsiones y BUB

dntinco.

www.esnips.com/web/Psique 109

lo sexual, estudiado ahora ya no como un recuerdo inso­
portable, ni como un estado pasional de la transferencia,
sino como siendo una moción pulsional que tiende a satis­
facerse de modo inmediato. Tengamos presente que la
pulsión jamás logra tomar la vía de la descarga directa y
total, porque el yo, por temor a ser desbordado, le opone
una acción defensiva. Precisamente, la sublimación es
considerada por Freud como uno de los cuatro modos de
defensa empleados por el yo contra los excesos de la pul­
sión. Estos modos de defensa son denominados más (re.
cuentemente los destinos de la pulsiÓll, ya que el resulta­
do final de una pulsión va a depender de la barrera que
encuentre en su camino.

En primer lugar, el flujo pulsional puede estar sujeto
al destino de la represión, o de una tentativa de represión
seguida de un fracaso que, entonces, dará lugar al sínto­
ma neurótico. Este mismo flujo también puede encontrar
-segundo destin~otra forma de oposición: el yo retira
el flujo pulsional del objeto sexual exterior sobre el cual
había recaído y 10 vuelve sobre sí mismo. La formación
psíquica característica de este segundo destino en el cual
la pulsión vuelve sobre el propio yo' es el fantasma. Así,
en un fantasma el investimiento que cargaba el objeto se­
xual es reemplazado por una identificación del yo con ese
mismo objeto. El tercer avatar del flujo pulsional consiste
en una pura y simple inhibición. La pulsión inhibida se
transforma entonces en afecto tierno. Y finalmente
-cuarto destino, el que en realidad nos interesa-, la mo­
ción pulsional es desvíada y toma la vía de la sublima­
ción. En este caso, diremos que una pulsión es sublimada
cuando su fuerza es desviada de su primera finalidad de
obtener una satisfacción sexual para ponerse al servício,

" En pos de una mayor claridad condensamos dos destinos de la
pulsi6n en uno solo. La vuelta sobre el propio yo. comporta en realidad.
doe destinos que Freud le ocupa de diferenciar: la vuelta sobre sí mismo
y 1. invenión de la pulai6n de activa en pasiva. CC. Las pulsiones y BUB

dntinco.

www.esnips.com/web/Psique 109



entonces, de una finalidad social, ya sea artística, intelec­
tual o moral. Ahora bien, el cambio del fin sexual de la
pulsión en beneficio de otro fin no sexual sólo será posible
con la condición de que se cambie primero el medio em­
pleado para la obtención del nuevo fin. Para que la pul­
sión sea sublimada, es decir, para que obtenga una satis­
facción no sexual, será preciso que se sirva también de un
objeto no sexual. Por lo tanto, la sublimación consiste en
reemplazar el objeto y el fin sexuales de la pulsión por un
objeto y un fin no sexuales.

Ahora bien, a pesar de ser fundamental para el pro­
ceso de sublimación, esta doble sustitución de objeto y de
fin no basta para definirlo. Falta aún precisar que una
pulsión sublimada depende también de dos propiedades
comunes a toda pulsión. Por una parte, la pulsión subli­
mada, como toda pulsión, preserva la cualidad sexual de
su energía (trátese de una pulsión sublimada o no subli­
mada, la libido es siempre sexual); y por otra, la pulsión
sublimada, como toda pulsión, se mantiene constante­
mente activa (esté o no sublimada la fuerza de su activi­
dad permanece constante, es decir, siempre en busca de
una plena satisfacción que, en definitiva, jamás alcanza).
Lo que queremos decir es que la fuerza pulsional sublima­
da sigue siendo siempre sel<ual porque la fuerza de donde
proviene es sexual; y permanece siempre activa porque ­
puesto que su fin jamás es alcanzado plenamente- su
empuje insiste y persiste. 8abemlls que el fin de una pul,
sión es el, alivio procurado por la descarga de su tensión;
pero también sabemos que como esta descarga jamás es
completa, la satisfacción es irremediablemente parcial.
En consecuencia, ya sea la satisfacción sexual (pulsión re­
primida) o no sexual (pulsión sublimada) sólo puede ser
una satisfacción parcial o, si se quiere, insatisfacción.
Trátese del síntoma producto de la represión, del fantas­
ma producto de la vuelta de la pulsión sobre el yo, de la
ternura producto de la inhibición, o aun de la obra artísti­
ca producto de la sublimación, reconoceremos allí las ex­
presiones diversas de una misma insatisfacción, es decir,
de una misma satisfacción parcial. A los ojos de Freud los

110 www.esnips.com/web/Psique

entonces, de una finalidad social, ya sea artística, intelec­
tual o moral. Ahora bien, el cambio del fin sexual de la
pulsión en beneficio de otro fin no sexual sólo será posible
con la condición de que se cambie primero el medio em­
pleado para la obtención del nuevo fin. Para que la pul­
sión sea sublimada, es decir, para que obtenga una satis­
facción no sexual, será preciso que se sirva también de un
objeto no sexual. Por lo tanto, la sublimación consiste en
reemplazar el objeto y el fin sexuales de la pulsión por un
objeto y un fin no sexuales.

Ahora bien, a pesar de ser fundamental para el pro­
ceso de sublimación, esta doble sustitución de objeto y de
fin no basta para definirlo. Falta aún precisar que una
pulsión sublimada depende también de dos propiedades
comunes a toda pulsión. Por una parte, la pulsión subli­
mada, como toda pulsión, preserva la cualidad sexual de
su energía (trátese de una pulsión sublimada o no subli­
mada, la libido es siempre sexual); y por otra, la pulsión
sublimada, como toda pulsión, se mantiene constante­
mente activa (esté o no sublimada la fuerza de su activi­
dad permanece constante, es decir, siempre en busca de
una plena satisfacción que, en definitiva, jamás alcanza).
Lo que queremos decir es que la fuerza pulsional sublima­
da sigue siendo siempre sel<ual porque la fuerza de donde
proviene es sexual; y permanece siempre activa porque ­
puesto que su fin jamás es alcanzado plenamente- su
empuje insiste y persiste. 8abemlls que el fin de una pul,
sión es el, alivio procurado por la descarga de su tensión;
pero también sabemos que como esta descarga jamás es
completa, la satisfacción es irremediablemente parcial.
En consecuencia, ya sea la satisfacción sexual (pulsión re­
primida) o no sexual (pulsión sublimada) sólo puede ser
una satisfacción parcial o, si se quiere, insatisfacción.
Trátese del síntoma producto de la represión, del fantas­
ma producto de la vuelta de la pulsión sobre el yo, de la
ternura producto de la inhibición, o aun de la obra artísti­
ca producto de la sublimación, reconoceremos allí las ex­
presiones diversas de una misma insatisfacción, es decir,
de una misma satisfacción parcial. A los ojos de Freud los

110 www.esnips.com/web/Psique



seres humanos son seres deseantes cuya única realidad
es la insatisfacción."

¿Qué es lo que caracteriza, en suma, a la sublima­
ción? Por la vía de la búsqueda vana de una satisfacción
imposible, es decir de una descarga total, la sublimación
es una satisfacción parcial obtenida gracias a objetos dis­
tintos de los objetos sexuales eróticos. Por lo tanto pode­
mos formular la siguiente conclusión:

Una pulsión sublimada será llamada sexual si
pensamos en su origen y en la naturaleza de su
energía libidinal, y será llamada no sexual si
pensamos en el tipo de satisfacción obtenida y
en el objeto que la procura.

•
• •

La sublimación designa la capacidad plástica
de la pulsión

Pero, si queremos ser rigurosos, debemos matizar
esta última conclusión; debemos distinguir con claridad la
pulsión sublimada de la operación de sublimación que la
hizo posible. La sublimación no es tanto una satisfacción
cuanto la aptitud de la pulsión para encontrar nuevas sa­
tisfacciones no sexuales. Sublimación quiere decir sobre
todC' plasticidad, maleabilidad de la fuerza pulsional.
Freud lo escribe con mucha precisión: la sublimación es la
·posibilidad de cambiar el fin sexual (...) por otro, ya no

" "Pero [el artista] BÓID lo logra [dar forma artística a fantasmas]
porque los otros hombres sienten la misma insatisfacción que él en
relación con la renuncia exigida en lo real y porque esta misma
insatisfacción es UD fragmento de la realidad- (Rlsultats, Idées.
ProbU"",s 1, P.U.F. 1984, p4g. 141).

www.esnips.com/web/Psique 111

seres humanos son seres deseantes cuya única realidad
es la insatisfacción."

¿Qué es lo que caracteriza, en suma, a la sublima­
ción? Por la vía de la búsqueda vana de una satisfacción
imposible, es decir de una descarga total, la sublimación
es una satisfacción parcial obtenida gracias a objetos dis­
tintos de los objetos sexuales eróticos. Por lo tanto pode­
mos formular la siguiente conclusión:

Una pulsión sublimada será llamada sexual si
pensamos en su origen y en la naturaleza de su
energía libidinal, y será llamada no sexual si
pensamos en el tipo de satisfacción obtenida y
en el objeto que la procura.

•
• •

La sublimación designa la capacidad plástica
de la pulsión

Pero, si queremos ser rigurosos, debemos matizar
esta última conclusión; debemos distinguir con claridad la
pulsión sublimada de la operación de sublimación que la
hizo posible. La sublimación no es tanto una satisfacción
cuanto la aptitud de la pulsión para encontrar nuevas sa­
tisfacciones no sexuales. Sublimación quiere decir sobre
todC' plasticidad, maleabilidad de la fuerza pulsional.
Freud lo escribe con mucha precisión: la sublimación es la
·posibilidad de cambiar el fin sexual (...) por otro, ya no

" "Pero [el artista] BÓID lo logra [dar forma artística a fantasmas]
porque los otros hombres sienten la misma insatisfacción que él en
relación con la renuncia exigida en lo real y porque esta misma
insatisfacción es UD fragmento de la realidad- (Rlsultats, Idées.
ProbU"",s 1, P.U.F. 1984, p4g. 141).

www.esnips.com/web/Psique 111



sexual",. es decir, la capacidad de cambiar una satisfac­
ción sexual por otra, desexualizada El destino de la pul­
sión que denominamos sublimación es, hablando con pro­
piedad, la operación misma de cambio, el hecho mismo de
la sustitución. Por lo tanto, la sublimación es, ante todo,
el pasqje de una satisfacción a otra, más bien que un mo­
do particular de satisfacción.

*
* *

Un ejemplo de sublimación:
la curiosidad Bexualsublimada

El caso de la curiosidad sexual infantil como expre­
sión directa de la pulsión voyeurista, y su transformación
ulterior en sed de saber, ilustra bien esta sustitución de
una finalidad sexual por otra desexualizada. El primer
fin de la curiosidad sexual es, por ejemplo, obtener placer
en descubrir las partes genitales ocultas del cuerpo de la
mujer, y completar así la imagen incompleta de un cuerpo
parcialmente velado. Ahora bien, la exploración sexual
del cuerpo femenino por el nido puede transformarse más
tarde en el adulto, gracias a la sublimación, en deseo de
un saber más global. Podemos decir con Freud que la pul­
sión de ver está sublimada "cuando es posible arrancar su
interés [curiosidad] de los genitales y dirigirlo a la forma
física y total". Como ya lo habíamos dicho, en la sublima­
ción el cambio de fin sólo puede operarse si hay cambio de
objeto: el cuerpo en su totalidad sustituye la región local
de los órganos genitales; el todo toma el lugar de la parte.
Por cierto, en la pulsión voyeurista sublimada, tanto el
fin como el objeto cambian de naturaleza: el fin primera·
mente sexual (obtener el placer visual de descubrir y ex-

• Fn!ud, S.: La morol..,.,al ·culturol'y la nervi06idad moc/el7l(l,
Madrid, Bibliote<:a Nueva, 1973, Obras completas, tomo m.

112 www.esnips.com/web/Psique

sexual",. es decir, la capacidad de cambiar una satisfac­
ción sexual por otra, desexualizada El destino de la pul­
sión que denominamos sublimación es, hablando con pro­
piedad, la operación misma de cambio, el hecho mismo de
la sustitución. Por lo tanto, la sublimación es, ante todo,
el pasqje de una satisfacción a otra, más bien que un mo­
do particular de satisfacción.

*
* *

Un ejemplo de sublimación:
la curiosidad Bexualsublimada

El caso de la curiosidad sexual infantil como expre­
sión directa de la pulsión voyeurista, y su transformación
ulterior en sed de saber, ilustra bien esta sustitución de
una finalidad sexual por otra desexualizada. El primer
fin de la curiosidad sexual es, por ejemplo, obtener placer
en descubrir las partes genitales ocultas del cuerpo de la
mujer, y completar así la imagen incompleta de un cuerpo
parcialmente velado. Ahora bien, la exploración sexual
del cuerpo femenino por el nido puede transformarse más
tarde en el adulto, gracias a la sublimación, en deseo de
un saber más global. Podemos decir con Freud que la pul­
sión de ver está sublimada "cuando es posible arrancar su
interés [curiosidad] de los genitales y dirigirlo a la forma
física y total". Como ya lo habíamos dicho, en la sublima­
ción el cambio de fin sólo puede operarse si hay cambio de
objeto: el cuerpo en su totalidad sustituye la región local
de los órganos genitales; el todo toma el lugar de la parte.
Por cierto, en la pulsión voyeurista sublimada, tanto el
fin como el objeto cambian de naturaleza: el fin primera·
mente sexual (obtener el placer visual de descubrir y ex-

• Fn!ud, S.: La morol..,.,al ·culturol'y la nervi06idad moc/el7l(l,
Madrid, Bibliote<:a Nueva, 1973, Obras completas, tomo m.

112 www.esnips.com/web/Psique



plorar el cuerpo sexual femenino) se transforma en fin no
sexual (por ejemplo, obtener el placer de conocer la anato­
m(a del cuerpo), y el objeto sexual y local (6rganos geni­
tales) se transforma en no sexual y global (el cuerpo como
objeto de estudio). Así, la sublimación de la pulsión voyeu­
rista consiste en el pasaje de una satisfacción erótica y
parcial, ligada a un objeto erótico local (los órganos ge­
nitales femeninos), a otra satisfacción no sexual pero
igualmente parcial, ligada a un objeto más global y de­
sexualizado (el cuerpo entero como objeto de conocimien­
to científico). La imagen local, que velaba el lugar sexual
erotizado y atraía la curiosidad infantil, se transforma de
modo progresivo por la medisción de la sublimación, en
una imagen global del cuerpo que despierta el deseo de
saber propio del creador. Es ésta otra sed, la de conocer y
de producir, la que empuja al artista a engendrar su
obra.

Para ilustrar mejor el proceso de la sublimación va·
mos a apoyamos en una célebre observación clínica de
Freud, en la cual tanto la curiosidad sexual infantil como
otras formaciones pulsionales están sublimadas. Se trata
del caso de un nifio de cinco años, "Juanito", presa del
miedo a ser mordido por caballos en la calle.' Este miedo
fóbico infantil de estar expuesto en la calle al peligro de
los animales proviene de la transformación en angustia
de la energía libidinal de las pulsiones; el empuje sexual
de las pulsiones inconscientes se transforma en el niño en
angustia fóbica conciente. En efecto, la energía libidinal
propia de las pulsiones que anidan en Juanito (pulsiones
sádicas hacia lá madre, tendencias hostiles y homosexua·
les respecto del padre, pulsiones voyeuristas-exhibicionis­
tas, pulsiones fálicas que originan la masturbación),
seguirá dos destinos. Una parte de la libido será transfor·
mada en angustia luego de haber sido sometida a un in·

7 Cinq Psychonaly....

www.esnips.com/web/Psique 113

plorar el cuerpo sexual femenino) se transforma en fin no
sexual (por ejemplo, obtener el placer de conocer la anato­
m(a del cuerpo), y el objeto sexual y local (6rganos geni­
tales) se transforma en no sexual y global (el cuerpo como
objeto de estudio). Así, la sublimación de la pulsión voyeu­
rista consiste en el pasaje de una satisfacción erótica y
parcial, ligada a un objeto erótico local (los órganos ge­
nitales femeninos), a otra satisfacción no sexual pero
igualmente parcial, ligada a un objeto más global y de­
sexualizado (el cuerpo entero como objeto de conocimien­
to científico). La imagen local, que velaba el lugar sexual
erotizado y atraía la curiosidad infantil, se transforma de
modo progresivo por la medisción de la sublimación, en
una imagen global del cuerpo que despierta el deseo de
saber propio del creador. Es ésta otra sed, la de conocer y
de producir, la que empuja al artista a engendrar su
obra.

Para ilustrar mejor el proceso de la sublimación va·
mos a apoyamos en una célebre observación clínica de
Freud, en la cual tanto la curiosidad sexual infantil como
otras formaciones pulsionales están sublimadas. Se trata
del caso de un nifio de cinco años, "Juanito", presa del
miedo a ser mordido por caballos en la calle.' Este miedo
fóbico infantil de estar expuesto en la calle al peligro de
los animales proviene de la transformación en angustia
de la energía libidinal de las pulsiones; el empuje sexual
de las pulsiones inconscientes se transforma en el niño en
angustia fóbica conciente. En efecto, la energía libidinal
propia de las pulsiones que anidan en Juanito (pulsiones
sádicas hacia lá madre, tendencias hostiles y homosexua·
les respecto del padre, pulsiones voyeuristas-exhibicionis­
tas, pulsiones fálicas que originan la masturbación),
seguirá dos destinos. Una parte de la libido será transfor·
mada en angustia luego de haber sido sometida a un in·

7 Cinq Psychonaly....

www.esnips.com/web/Psique 113



tento fallido de represión. Mientras que otra parte de la
energía libidinal, la que escapó al intento de represión,
será sublimada bajo la forma de un muy vivo interés del
niño por un objeto no sexual y global: la música. Este
nuevo investimiento Iibidinal que carga los sonidos y la
armonía musical inicia un largo proceso de sublimación
que se continuará hasta la edad adulta cuando Juanito
llegue a ser un excelente músico.

*
* *

Las dos condiciones del proceso de sublimación

1. La sublimación requiere de la intervención del yo
narcisista para producirse. O Hemos empleado la expre­
sión "satisfacción desexualizada". Pero ¿qué se entiende
por desexuslización? El término es ambiguo ya que podría
dejar pensar que ya no hay libido sexual en la pulsión.
Ahora bien, hemos afirmado justamente lo contrario. In­
sistamos una vez más en el hecho de que la libido subli­
mada jamás pierde su origen sexual. De lo que se trata en
la sublimación no es de "desexualizar globalmente" la
pulsión, sino tan sólo de desexualizar su objeto. Desexua­
Iizar equivale a sustraer el investimiento Iibidinal que
carga un objeto considerado erótico, para referirlo. a otro
objeto no sexual y así obtener una satisfacción
igualmente, no sexual. Pero el éxito de este cambio dese­
xualizante depende de una operación intermedia decisiva
para toda sublimación: primero el yo retira la libido del
objeto sexual, luego la vuelve sobre sí mismo y, finalmen­
te asigna a esta libido un nuevo fin no sexual. Como pode­
mos observar, el fin inicial de la pulsión de obtener una
satisfacciÓn sexual directa se sustituye ahora por una sa­
tisfacción sublimada, por ejemplo artística, gracias al pla­
cer intermediario de gratificación narcisista del artista.
Es este narcisismo del artista el que condiciona y sostiene
la actividad creadora de su pulsión sublimada.

114 www.esnips.com/web/Psique

tento fallido de represión. Mientras que otra parte de la
energía libidinal, la que escapó al intento de represión,
será sublimada bajo la forma de un muy vivo interés del
niño por un objeto no sexual y global: la música. Este
nuevo investimiento Iibidinal que carga los sonidos y la
armonía musical inicia un largo proceso de sublimación
que se continuará hasta la edad adulta cuando Juanito
llegue a ser un excelente músico.

*
* *

Las dos condiciones del proceso de sublimación

1. La sublimación requiere de la intervención del yo
narcisista para producirse. O Hemos empleado la expre­
sión "satisfacción desexualizada". Pero ¿qué se entiende
por desexuslización? El término es ambiguo ya que podría
dejar pensar que ya no hay libido sexual en la pulsión.
Ahora bien, hemos afirmado justamente lo contrario. In­
sistamos una vez más en el hecho de que la libido subli­
mada jamás pierde su origen sexual. De lo que se trata en
la sublimación no es de "desexualizar globalmente" la
pulsión, sino tan sólo de desexualizar su objeto. Desexua­
Iizar equivale a sustraer el investimiento Iibidinal que
carga un objeto considerado erótico, para referirlo. a otro
objeto no sexual y así obtener una satisfacción
igualmente, no sexual. Pero el éxito de este cambio dese­
xualizante depende de una operación intermedia decisiva
para toda sublimación: primero el yo retira la libido del
objeto sexual, luego la vuelve sobre sí mismo y, finalmen­
te asigna a esta libido un nuevo fin no sexual. Como pode­
mos observar, el fin inicial de la pulsión de obtener una
satisfacciÓn sexual directa se sustituye ahora por una sa­
tisfacción sublimada, por ejemplo artística, gracias al pla­
cer intermediario de gratificación narcisista del artista.
Es este narcisismo del artista el que condiciona y sostiene
la actividad creadora de su pulsión sublimada.

114 www.esnips.com/web/Psique



En este punto debemos hacer una precisi6n. No toda
desexualizaci6n es por ello una sublimaci6n, pero en cam·
bio, toda sublimaci6n es, necesariamente, una desexuali·
zaci6n. Dicho de otra manera, hay desextlalizaciones que
no tienen relaci6n alguna con la sublimaci6n, como por
ejemplo la actividad del trabajo cotidiano o las activida·
des del ocio. Pero ¿qué es lo que especifica entonces al
proceso de sublimaci6n? Para responderlo, hemos de si·
tuar primero la segunda condici6n necesaria para este.
proceso.

2. El ideal del yo inicia y orienta la sublimacwn. O
El proceso de sublimaci6n, es decir, el pasaje de una sa­
tisfacci6n erotizada e infantil a otra no erotizada e inte·
lectual, no podría desarrollarse sin el sostén imprescin·
dible de los ideales simbólicos y de los valores sociales
de la época. Ahora bien, que las obras creadas por subli­
maci6n adquieran un valor social no significa que res­
pondan a una utilidad social determinada. En general,
los productos artísticos, intelectuales o morales no están
sometidos a ninguna exigencia práctica en particular.
La prueba más tangible de esto es la precocidad de los
procesos de sublimaci6n en los niilos, tal como lo vimos
en el caso de Juanito, o también en la renovada puesta
en juego de las pulsiones sublimadas en el marco de la
cura analítica durante el trabajo del analizante. Se tra­
te de un pintor, de un músico, de un niilo o de un anali­
zante, todos ellos están entregados a una tarea cuyo re·
sultado no puede ser medido por medio de criterios de
eficacia, de utilidad o de ganancia. Cuando afirmamos
que los objetos que procuran la satisfacci6n sublimada
son objetos desexualizados y sociales, nos referimos
principalmente al hecho de que responden a ideales so­
ciales que exaltan la creaci6n de nuevas formas signifi­
cantes. Estos ideales sociales, interiorizados e inscritos
en el yo del creador, son parte integrante de esa forma­
ci6n psíquica fundamental que Freuá denomina ideal
del yo. Las relaciones de esta formaci6n de ideal con la
sublimaci6n no siempre fueron claramente elucidadas

www.esnips.com/web/Psique 115

En este punto debemos hacer una precisi6n. No toda
desexualizaci6n es por ello una sublimaci6n, pero en cam·
bio, toda sublimaci6n es, necesariamente, una desexuali·
zaci6n. Dicho de otra manera, hay desextlalizaciones que
no tienen relaci6n alguna con la sublimaci6n, como por
ejemplo la actividad del trabajo cotidiano o las activida·
des del ocio. Pero ¿qué es lo que especifica entonces al
proceso de sublimaci6n? Para responderlo, hemos de si·
tuar primero la segunda condici6n necesaria para este.
proceso.

2. El ideal del yo inicia y orienta la sublimacwn. O
El proceso de sublimaci6n, es decir, el pasaje de una sa­
tisfacci6n erotizada e infantil a otra no erotizada e inte·
lectual, no podría desarrollarse sin el sostén imprescin·
dible de los ideales simbólicos y de los valores sociales
de la época. Ahora bien, que las obras creadas por subli­
maci6n adquieran un valor social no significa que res­
pondan a una utilidad social determinada. En general,
los productos artísticos, intelectuales o morales no están
sometidos a ninguna exigencia práctica en particular.
La prueba más tangible de esto es la precocidad de los
procesos de sublimaci6n en los niilos, tal como lo vimos
en el caso de Juanito, o también en la renovada puesta
en juego de las pulsiones sublimadas en el marco de la
cura analítica durante el trabajo del analizante. Se tra­
te de un pintor, de un músico, de un niilo o de un anali­
zante, todos ellos están entregados a una tarea cuyo re·
sultado no puede ser medido por medio de criterios de
eficacia, de utilidad o de ganancia. Cuando afirmamos
que los objetos que procuran la satisfacci6n sublimada
son objetos desexualizados y sociales, nos referimos
principalmente al hecho de que responden a ideales so­
ciales que exaltan la creaci6n de nuevas formas signifi­
cantes. Estos ideales sociales, interiorizados e inscritos
en el yo del creador, son parte integrante de esa forma­
ci6n psíquica fundamental que Freuá denomina ideal
del yo. Las relaciones de esta formaci6n de ideal con la
sublimaci6n no siempre fueron claramente elucidadas

www.esnips.com/web/Psique 115



por Freud.8 No obstante, podemos afirmar que el ideal
del yo cumple dos funciones respecto del proceso de subli­
mación.

En primer lugar, tal como acabamos de señalarlo, el
ideal juega el rol de desencadenante del proceso, con la
particularidad de que, una vez iniciado el movimiento de
sublimación, el impulso creador de la obra se separa del
ideal del yo que lo había suscitado al comienzo. En el caso
de Juanito, es sin duda la música -ideal anhelado por el
padre- la que toma la forma del ideal del yo incitando al
niño a gozar del placer auditivo de los sonidos y las melo­
días, y a compensar de esta manera el sufrimiento neuró­
tico de su fobia. Una vez experimentado el primer goce
auditivo, el impulso pulsional de la sublimación se trans­
formará en puro gusto por los sonidos, fusión íntima, tisi·
camente sensual, con la materialidad del espacio sonoro;
de allí en más, toda referencia ideal, toda norma o valor
abstracto se reduce y se funde en el seno de este contacto
siempre sensual y apasionado que mantiene el artista con
los materiales de su creación.

A esta primera función de incentivo simbólico se le
suma una segunda según la cual el ideal indica la direc­
ción del movimiento iniciado. Precisamente, esta segunda
función referencial del ideal del yo permite aclarar una
formulación freudiana retomada frecuentemente pero
rara vez explicitada. Cuando Freud afirma que la subli­
mación representa la satisfacción de la pulsión sin la re·
preswn, esto no significa en modo alguno que la fuerza
pulsional sea descargada, plena y libre de toda constric­
ción. Por cierto, la expresión ·sin represión" quiere decir
ausencia de una censura que impida el paso del empuje
de la pulsi6n, pero no por ello implica la idea de una fuer­
za pulsional errática y disminuida. La sublimación de la
pulsi6n no es por cierto la represión, pero es no obstante
una constricción impuesta a la actividad pulsional bajo la

8 La vie eexuelle,...

116 www.esnips.com/web/Psique

por Freud.8 No obstante, podemos afirmar que el ideal
del yo cumple dos funciones respecto del proceso de subli­
mación.

En primer lugar, tal como acabamos de señalarlo, el
ideal juega el rol de desencadenante del proceso, con la
particularidad de que, una vez iniciado el movimiento de
sublimación, el impulso creador de la obra se separa del
ideal del yo que lo había suscitado al comienzo. En el caso
de Juanito, es sin duda la música -ideal anhelado por el
padre- la que toma la forma del ideal del yo incitando al
niño a gozar del placer auditivo de los sonidos y las melo­
días, y a compensar de esta manera el sufrimiento neuró­
tico de su fobia. Una vez experimentado el primer goce
auditivo, el impulso pulsional de la sublimación se trans­
formará en puro gusto por los sonidos, fusión íntima, tisi·
camente sensual, con la materialidad del espacio sonoro;
de allí en más, toda referencia ideal, toda norma o valor
abstracto se reduce y se funde en el seno de este contacto
siempre sensual y apasionado que mantiene el artista con
los materiales de su creación.

A esta primera función de incentivo simbólico se le
suma una segunda según la cual el ideal indica la direc­
ción del movimiento iniciado. Precisamente, esta segunda
función referencial del ideal del yo permite aclarar una
formulación freudiana retomada frecuentemente pero
rara vez explicitada. Cuando Freud afirma que la subli­
mación representa la satisfacción de la pulsión sin la re·
preswn, esto no significa en modo alguno que la fuerza
pulsional sea descargada, plena y libre de toda constric­
ción. Por cierto, la expresión ·sin represión" quiere decir
ausencia de una censura que impida el paso del empuje
de la pulsi6n, pero no por ello implica la idea de una fuer­
za pulsional errática y disminuida. La sublimación de la
pulsi6n no es por cierto la represión, pero es no obstante
una constricción impuesta a la actividad pulsional bajo la

8 La vie eexuelle,...

116 www.esnips.com/web/Psique



forma de una desviación del curso de su flujo hacia una
satisfacción distinta de la satisfacción sexual. Ahora bien,
el elemento que impone este desvío no es la censura que
reprime, sino justamente el ideal del yo que exalta, guía y
enmarca la capacidad plástica de la pulsión.

*
* *

Enfoque lacaniano del concepto de sublimación:
"la sublimación eleva el objeto a la dignidad

de la cosa"

La teoria lacaniana de la sublimación descansa ínte­
gramente en una proposición princeps formulada por La­
can en su seminario sobre La ética del psicoanálisis: "La
sublimación eleva un objeto (narcisista e imaginario) a la
dignidad de la Cosa." Nos limitaremos aquí a explicar el
sentido general de esta fórmula partiendo del efecto pro­
vocado por la obra -producto de la sublimación- en
aquel que la mira. Ya habíamos subrayado una primera
caracteristica de las obras creadas por sublimación: son
en principio objetos desprovistos de toda finalidad prácti­
ca y que responden a ideales sociales elevados, intemali­
zados subjetivamente bajo la forma del ideal del yo del
creador. Pero la especificidad de las producciones intelec­
tuales, científicas y artísticas elaboradas con la fuerza se­
xual de una pulsión sublimada reside principalmente en
su cualidad de objetos imaginarios. Estas obras, y en es­
pecial la obra de arte, prototipo de creación producida por
sublimación, no son cosas materiales sino más bien for­
mas e imágenes nuevamente creadas, dotadas de una sin­
gular eficacia. Se trata de imágenes y de formas signifi­
cantes trazadas a la manera de la imagen inconsciente de
nuestro cuerpo, más exactamente, de nuestro yo incons­
ciente narcisista. Ahora bien, estas obras imaginarias de
la sublimación son capaces de producir dos efectos funda­
mentales en el espectador: lo deslumbran por su fascina-

www.esnips.com/web/Psique
117

forma de una desviación del curso de su flujo hacia una
satisfacción distinta de la satisfacción sexual. Ahora bien,
el elemento que impone este desvío no es la censura que
reprime, sino justamente el ideal del yo que exalta, guía y
enmarca la capacidad plástica de la pulsión.

*
* *

Enfoque lacaniano del concepto de sublimación:
"la sublimación eleva el objeto a la dignidad

de la cosa"

La teoria lacaniana de la sublimación descansa ínte­
gramente en una proposición princeps formulada por La­
can en su seminario sobre La ética del psicoanálisis: "La
sublimación eleva un objeto (narcisista e imaginario) a la
dignidad de la Cosa." Nos limitaremos aquí a explicar el
sentido general de esta fórmula partiendo del efecto pro­
vocado por la obra -producto de la sublimación- en
aquel que la mira. Ya habíamos subrayado una primera
caracteristica de las obras creadas por sublimación: son
en principio objetos desprovistos de toda finalidad prácti­
ca y que responden a ideales sociales elevados, intemali­
zados subjetivamente bajo la forma del ideal del yo del
creador. Pero la especificidad de las producciones intelec­
tuales, científicas y artísticas elaboradas con la fuerza se­
xual de una pulsión sublimada reside principalmente en
su cualidad de objetos imaginarios. Estas obras, y en es­
pecial la obra de arte, prototipo de creación producida por
sublimación, no son cosas materiales sino más bien for­
mas e imágenes nuevamente creadas, dotadas de una sin­
gular eficacia. Se trata de imágenes y de formas signifi­
cantes trazadas a la manera de la imagen inconsciente de
nuestro cuerpo, más exactamente, de nuestro yo incons­
ciente narcisista. Ahora bien, estas obras imaginarias de
la sublimación son capaces de producir dos efectos funda­
mentales en el espectador: lo deslumbran por su fascina-

www.esnips.com/web/Psique
117



ción, y suscitan en él el mismo estado de pasión y de de­
seo suspendido que había llevado al artista a engendrar
su obra.

¿Qué deducir de esto sino que una representación de
nuestro yo narcisista, proyectada afuera en la existencia
objetiva de una obra, ha sido capaz de reenviar al espec­
tador a su propio deseo de crear? Una imagen modelada
por el yo ha provocado en el espectador un similar movi­
miento pulsional hacia la sublimación, es decir, hacia una
satisfacción no sexual, global, cercana a un vacío infinito,
de un goce sin límites. Elevar el objeto narcisista a la dig­
¡údad de la Cosa quiere decir, entonces, que la impronta
del yo del creador, objetivada en obra de arte, ha abierto
en el otro la dimensión intolerable de un deseo de deseo,
de un deseo en suspenso sin ningún objeto asignado. El
objeto imaginario y narcisista -verdadera condensación
de estos tres componentes que son la fuerza pulsional, el
narcisismo del creador y la forma acabada de la obra- se
disuelve y se disipa ahora en el vacío de la emoción inten­
sa y poderosa que suscita en el admirador fascinado.

•
• •

Resumen

Resumamos de modo esquemático los rasgos princi­
pales de una pulsión sublimada:

- La fuente de la cual proviene es, como para toda
pulsión, una zona erógena y por lo tanto sexual.

- El empuje de la pulsión, marcada por el origen se­
xual de su fuente, sigue siendo siempre, independiente­
mente de su destino, libido sexual.

- El fin específico de la pulsión sublimada es una sa­
tisfaG'~ón p~cial pero no sexual.

- El objeto específico de la pulsión sublimada es
igualmente no sexual.

- En suma, una pulsión sublimada será llamada se-

118 www.esnips.com/web/Psique

ción, y suscitan en él el mismo estado de pasión y de de­
seo suspendido que había llevado al artista a engendrar
su obra.

¿Qué deducir de esto sino que una representación de
nuestro yo narcisista, proyectada afuera en la existencia
objetiva de una obra, ha sido capaz de reenviar al espec­
tador a su propio deseo de crear? Una imagen modelada
por el yo ha provocado en el espectador un similar movi­
miento pulsional hacia la sublimación, es decir, hacia una
satisfacción no sexual, global, cercana a un vacío infinito,
de un goce sin límites. Elevar el objeto narcisista a la dig­
¡údad de la Cosa quiere decir, entonces, que la impronta
del yo del creador, objetivada en obra de arte, ha abierto
en el otro la dimensión intolerable de un deseo de deseo,
de un deseo en suspenso sin ningún objeto asignado. El
objeto imaginario y narcisista -verdadera condensación
de estos tres componentes que son la fuerza pulsional, el
narcisismo del creador y la forma acabada de la obra- se
disuelve y se disipa ahora en el vacío de la emoción inten­
sa y poderosa que suscita en el admirador fascinado.

•
• •

Resumen

Resumamos de modo esquemático los rasgos princi­
pales de una pulsión sublimada:

- La fuente de la cual proviene es, como para toda
pulsión, una zona erógena y por lo tanto sexual.

- El empuje de la pulsión, marcada por el origen se­
xual de su fuente, sigue siendo siempre, independiente­
mente de su destino, libido sexual.

- El fin específico de la pulsión sublimada es una sa­
tisfaG'~ón p~cial pero no sexual.

- El objeto específico de la pulsión sublimada es
igualmente no sexual.

- En suma, una pulsión sublimada será llamada se-

118 www.esnips.com/web/Psique



xual si pensamos en su origen y en la naturaleza de su
energía libidinal, y será llamada no sexual si pensamos
en el tipo de satisfacción obtenida (parcial) y en el objeto
que la procura.

- La sublimación no es, hablando con propiedad,
una satisfacción, sino la capacidad plástica de la pulsi6n
de cambiar de objeto y de encontrar nuevas satis­
facciones. La fijeza de la pulsión sobre un objeto sexual se
opone a la movilidad de la sublimación desexualizada.

- El movimiento de la sublimación, que se origína en
una fuente sexual y culmina en una obra no sexual, sólo
puede cumplirse con dos condiciones. Por una parte, el yo
del creador debe estar dotado de una particular potencia­
lidad narcisista capaz de desexualizar el objeto sexual
cargado por las fuerzas pulsionales arcaicas que resultan
de la fuente sexual. Por otra, la creación de la obra pro­
ducto de la sublimación responde a los cánones de un
ideal anhelado por el yo narcisista del creador. Insistimos:
una actividad de origen sexual, desexualizada a través
del narcisismo, orientada hacia el ideal del yo y generado­
ra de una obra humana no sexual, tal es la dinámica pro­
pia del movimiento de la sublimación.

Para concluir, resumamos ahora los rasgos de las
obras creadas gracias a la actividad de una pulsión subli­
mada:

- La obra producida por sublimación no tiene nin­
guna finalidad práctica o utilitaria.

- La obra de la sublimación responde a ideales so­
ciales elevados, intemalizados subjetivamente en el ideal
del yo del artista creador.

- Las obras de la sublimación son imágenes y for­
mas significantes nuevamente creadas, más bien que co­
sas materiales.

- Se trata de imágenes y de formas trazadas a la
manera de la imagen inconsciente de nuestro cuerpo, o
más exactamente a la manera de nuestro yo inconsciente
narcisista.

- Las obras imagínarias de la sublimación son capa­
ces de producir dos efectos fundamentales en el especta-

www.esnips.com/web/Psique 119

xual si pensamos en su origen y en la naturaleza de su
energía libidinal, y será llamada no sexual si pensamos
en el tipo de satisfacción obtenida (parcial) y en el objeto
que la procura.

- La sublimación no es, hablando con propiedad,
una satisfacción, sino la capacidad plástica de la pulsi6n
de cambiar de objeto y de encontrar nuevas satis­
facciones. La fijeza de la pulsión sobre un objeto sexual se
opone a la movilidad de la sublimación desexualizada.

- El movimiento de la sublimación, que se origína en
una fuente sexual y culmina en una obra no sexual, sólo
puede cumplirse con dos condiciones. Por una parte, el yo
del creador debe estar dotado de una particular potencia­
lidad narcisista capaz de desexualizar el objeto sexual
cargado por las fuerzas pulsionales arcaicas que resultan
de la fuente sexual. Por otra, la creación de la obra pro­
ducto de la sublimación responde a los cánones de un
ideal anhelado por el yo narcisista del creador. Insistimos:
una actividad de origen sexual, desexualizada a través
del narcisismo, orientada hacia el ideal del yo y generado­
ra de una obra humana no sexual, tal es la dinámica pro­
pia del movimiento de la sublimación.

Para concluir, resumamos ahora los rasgos de las
obras creadas gracias a la actividad de una pulsión subli­
mada:

- La obra producida por sublimación no tiene nin­
guna finalidad práctica o utilitaria.

- La obra de la sublimación responde a ideales so­
ciales elevados, intemalizados subjetivamente en el ideal
del yo del artista creador.

- Las obras de la sublimación son imágenes y for­
mas significantes nuevamente creadas, más bien que co­
sas materiales.

- Se trata de imágenes y de formas trazadas a la
manera de la imagen inconsciente de nuestro cuerpo, o
más exactamente a la manera de nuestro yo inconsciente
narcisista.

- Las obras imagínarias de la sublimación son capa­
ces de producir dos efectos fundamentales en el especta-

www.esnips.com/web/Psique 119



dor: lo deslumbran por su fascinación, y suscitan en él el
mismo estado de pasión y de deseo suspendido que había
llevado al artista a engendrar su obra.

- La obra de arte, verdadera condensación de esos
tres componentes que son la fuerza pulsional, el narcisis­
mo del creador y la forma acabada de la obra, se disuelve
y se disipa ahora en el vacío de la emoción intensa y pode­
rosa que suscita en el admirador.

120

dor: lo deslumbran por su fascinación, y suscitan en él el
mismo estado de pasión y de deseo suspendido que había
llevado al artista a engendrar su obra.

- La obra de arte, verdadera condensación de esos
tres componentes que son la fuerza pulsional, el narcisis­
mo del creador y la forma acabada de la obra, se disuelve
y se disipa ahora en el vacío de la emoción intensa y pode­
rosa que suscita en el admirador.

120



Fragmentos de las
obras de S. Freud y
de J. Lacan sobre la

sublimación

Selección bibliográfica
sobre la sublimación

Fragmentos de las
obras de S. Freud y
de J. Lacan sobre la

sublimación

Selección bibliográfica
sobre la sublimación





Fragmentos de las obras de
S. Freud y de J. Lacan
sobre la sublimación

Freud

La sublimación es una defensa operada
por el fantasma

Las fantasías son, efectivamente, antepórticos psí­
quicos erigidos para bloquear el acceso a esos recuerdos,
al mismo tiempo sirven a la tendencia de refinar los re­
cuerdos, da sublimarlos (1987).[1]

•
La 8ublimación es un medio de atenuar
el contenido 8exual de la transferencia entendido
como una verdadera formación pulsional
en la cura

Otras [transferencias] muestran un mayor artificio,
han experimentado una modificación de su contenido,
una sublimación y pueden incluso hacerse concientes apo­
yándose en alguna singularidad real, hábilmente aprove­
chada, de la persona o las circunstancias del médico
(1905). [2]

•

123

Fragmentos de las obras de
S. Freud y de J. Lacan
sobre la sublimación

Freud

La sublimación es una defensa operada
por el fantasma

Las fantasías son, efectivamente, antepórticos psí­
quicos erigidos para bloquear el acceso a esos recuerdos,
al mismo tiempo sirven a la tendencia de refinar los re­
cuerdos, da sublimarlos (1987).[1]

•
La 8ublimación es un medio de atenuar
el contenido 8exual de la transferencia entendido
como una verdadera formación pulsional
en la cura

Otras [transferencias] muestran un mayor artificio,
han experimentado una modificación de su contenido,
una sublimación y pueden incluso hacerse concientes apo­
yándose en alguna singularidad real, hábilmente aprove­
chada, de la persona o las circunstancias del médico
(1905). [2]

•

123



Sublimar es, para nuestrotl pacientes,
una actividad dolorosa

Un éxito perdurable del psicoanálisis depende de las
dos vías que logra abrir: por una parte, la descarga de la
satisfacción, y por otra la dominación y la sublimación de
la pulsión rebelde (. ..). Como las vías de la sublimación
son demasiado penosas para la mayoría de nuestros pa·
cientes, gran parte de las veces nuestra cura desemboca
en la búsqueda de la satisfacción (1909).[3]

•
La liublimación consiBte en un abandono
del /in sexual de la pulsión

La sublimación es un proceso que se relaciona con la
libido objetal y consiste en que el instinto se orienta sobre
un fin diferente y muy alejado de la satisfacción sexual
(1914).[4]

•
La sublimación túsigna la capacidad
plástica tú la pulsión

Esta posibilidad de cambiar el fin sexual primitivo
por otro, ya no sexual, pero psíquicamente afin al prime·
ro, es lo que designamos con el nombre de capacidad de
sublimación (1908).[5]

•
Un ~emplo de sublimación: la curiosidad
sexual sublimada en deseo de saber

Cuando las ondas de la excitación concomitantes a
la pubertad [de Leonardo] lleguen hasta el adolescente
(.. .) la parte más considerable del instinto sexual podrá

124

Sublimar es, para nuestrotl pacientes,
una actividad dolorosa

Un éxito perdurable del psicoanálisis depende de las
dos vías que logra abrir: por una parte, la descarga de la
satisfacción, y por otra la dominación y la sublimación de
la pulsión rebelde (. ..). Como las vías de la sublimación
son demasiado penosas para la mayoría de nuestros pa·
cientes, gran parte de las veces nuestra cura desemboca
en la búsqueda de la satisfacción (1909).[3]

•
La liublimación consiBte en un abandono
del /in sexual de la pulsión

La sublimación es un proceso que se relaciona con la
libido objetal y consiste en que el instinto se orienta sobre
un fin diferente y muy alejado de la satisfacción sexual
(1914).[4]

•
La sublimación túsigna la capacidad
plástica tú la pulsión

Esta posibilidad de cambiar el fin sexual primitivo
por otro, ya no sexual, pero psíquicamente afin al prime·
ro, es lo que designamos con el nombre de capacidad de
sublimación (1908).[5]

•
Un ~emplo de sublimación: la curiosidad
sexual sublimada en deseo de saber

Cuando las ondas de la excitación concomitantes a
la pubertad [de Leonardo] lleguen hasta el adolescente
(.. .) la parte más considerable del instinto sexual podrá

124



quedar sublimada merced al temprano predominio del
ansia sexual de saber, en un deseo general de saber, y es­
capará asi a la represión (1910).[6]

•
El objeto de la pulaión sublimado es un objeto
más global que el objeto se%ual

oo. curiosidad sexual (. ..l que puede derivarse hacia
el arte ("sublimación") cuando es posible arrancar su inte­
rés de los genitales y dirigirlo a la forma física y total
(1905).[7]

•
La intervención del yo es una de las dos
condieiones del proceso de sublimación.
La sublimaci6n comporta una des_lizaci6n
bt\jo la forma de una vuelta narcisista sobre el yo

Nos hallamos aquí nuevamente ante la posibilidad
de que la sublimación tenga efecto siempre por mediación
del yo (1923).[8]

•
La transformación de la libido objetal en libido nar·

cisista trae consigo un abandono de los fines sexuales,
una desexualización, o sea, una especie de sublimación
(1923).[9]

•
El ideal del yo (aqut valores sociales) orienta
el procesQ de sublimaci6n

Los impulsos sexuales son aquí objeto de una subli­
mación; esto es, son desviados de sus fines sexuales y di-

125

quedar sublimada merced al temprano predominio del
ansia sexual de saber, en un deseo general de saber, y es­
capará asi a la represión (1910).[6]

•
El objeto de la pulaión sublimado es un objeto
más global que el objeto se%ual

oo. curiosidad sexual (. ..l que puede derivarse hacia
el arte ("sublimación") cuando es posible arrancar su inte­
rés de los genitales y dirigirlo a la forma física y total
(1905).[7]

•
La intervención del yo es una de las dos
condieiones del proceso de sublimación.
La sublimaci6n comporta una des_lizaci6n
bt\jo la forma de una vuelta narcisista sobre el yo

Nos hallamos aquí nuevamente ante la posibilidad
de que la sublimación tenga efecto siempre por mediación
del yo (1923).[8]

•
La transformación de la libido objetal en libido nar·

cisista trae consigo un abandono de los fines sexuales,
una desexualización, o sea, una especie de sublimación
(1923).[9]

•
El ideal del yo (aqut valores sociales) orienta
el procesQ de sublimaci6n

Los impulsos sexuales son aquí objeto de una subli­
mación; esto es, son desviados de sus fines sexuales y di-

125



rigidos a fmes socialmente más elevados, faltos ya de todo
carácter sexual 1917).[10]

*
A cierta clase de modificaciones' del fin y cambios de

objeto, en las que entra en juego nuestra valoración so­
cial, le damos el nombre de sublimación (1933).[11]

*
* *

Lacan

La sublimación es un concepto problemático

Freud relaciona la sublimación con los 7Hebe como
tales, y en esto reside, para los analistas, toda la dificul.
tad de su teorización.[12]

*
La sublimaci6n es un destino de la pulsi6n
distinto de la represi6n

La sublimación no deja de ser por ello una satisfac­
ción de la pulsión, y además sin represión.[l3]

*
La sublimación es elpasaje de un objeto
imaginario a un vacío real (Ja Cosa)

Entre el objeto tal como está estructurado por la re­
lación narcisista y das Ding [la Cosa] hay una diferencia
y, precisamente, en el espacio de esta diferencia se sitúa
para nosotros el problema de la sublimación.[14]

126

rigidos a fmes socialmente más elevados, faltos ya de todo
carácter sexual 1917).[10]

*
A cierta clase de modificaciones' del fin y cambios de

objeto, en las que entra en juego nuestra valoración so­
cial, le damos el nombre de sublimación (1933).[11]

*
* *

Lacan

La sublimación es un concepto problemático

Freud relaciona la sublimación con los 7Hebe como
tales, y en esto reside, para los analistas, toda la dificul.
tad de su teorización.[12]

*
La sublimaci6n es un destino de la pulsi6n
distinto de la represi6n

La sublimación no deja de ser por ello una satisfac­
ción de la pulsión, y además sin represión.[l3]

*
La sublimación es elpasaje de un objeto
imaginario a un vacío real (Ja Cosa)

Entre el objeto tal como está estructurado por la re­
lación narcisista y das Ding [la Cosa] hay una diferencia
y, precisamente, en el espacio de esta diferencia se sitúa
para nosotros el problema de la sublimación.[14]

126



La sublimación eleva un objeto [narcisista e imagi­
nario] (.. .) a la dignidad de la Cosa.[l5]

*

El arte, la religión y la cieneia 80n distintas
maneras de tratar el vacio de la Cosa

Esta Cosa, todas cuyas formas creadas por el hom­
bre son del registro de la sublimación, estará representa­
da siempre por un vacío, precisamente en tanto que ella
no puede ser representada por otra cosa. (. ..) Pero en toda
forma de sublimación el vacío será determinante.[16]

*
* *

Referencias de los fragmentos
citados

[1] "Manuscrito L", en Los orlgenes del psicoanálisis.
Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas.
tomo 11I, pág. 3566.

[2] Análisis fragmentario de una histeria (caso "Dora").
Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras Completas.
tomo 1, pág. 998.

[3] Carta al pastor Pfister del 9 de febrero de 1909, en
Correspondance de S. Freud avec O. Pfíster. Galli·
mard, 1974, págs. 46-47.

[4] Introduccidn al narcisismo. Madrid, Biblioteca Nue­
va, 1973, Obras completas, tomo n, pág. 2029.

[5] La moral sexual "cultural" y la nerviosidad moder-

127

La sublimación eleva un objeto [narcisista e imagi­
nario] (.. .) a la dignidad de la Cosa.[l5]

*

El arte, la religión y la cieneia 80n distintas
maneras de tratar el vacio de la Cosa

Esta Cosa, todas cuyas formas creadas por el hom­
bre son del registro de la sublimación, estará representa­
da siempre por un vacío, precisamente en tanto que ella
no puede ser representada por otra cosa. (. ..) Pero en toda
forma de sublimación el vacío será determinante.[16]

*
* *

Referencias de los fragmentos
citados

[1] "Manuscrito L", en Los orlgenes del psicoanálisis.
Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas.
tomo 11I, pág. 3566.

[2] Análisis fragmentario de una histeria (caso "Dora").
Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras Completas.
tomo 1, pág. 998.

[3] Carta al pastor Pfister del 9 de febrero de 1909, en
Correspondance de S. Freud avec O. Pfíster. Galli·
mard, 1974, págs. 46-47.

[4] Introduccidn al narcisismo. Madrid, Biblioteca Nue­
va, 1973, Obras completas, tomo n, pág. 2029.

[5] La moral sexual "cultural" y la nerviosidad moder-

127



na, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras comple­
tas, tomo 11, pág. 1252.

[6] Un recuerdo infantil de Leonardo da Vinci, Madrid,
Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas, tomo 11,
pág. 1616.

[7] 7res ensayos para una teor(a sexual, Madrid, Biblio­
teca Nueva, 1973, Obras completas, tomo 11, pág.
1184.

[8] El yo y el ello, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obras completas, tomo I1I, pág. 2720.

[9] [bfd., pág. 2711.
[lO] "Introducción al psicoanálisis" en Lecciones intro­

ductorias al psicoanálisis, Madrid, Biblioteca Nue­
va, 1973, Obras completas, tomo 11, pág. 2130.

[11] "La angustia y la vida instintiva" en Nuevas leccio­
nes introductorias al psicoanálisis, Madrid, Bibliote­
ca Nueva, 1973, Obras completas, tomo 111, pág.
3155.

[121 El Seminario, libro VII, La ética del psicoanálisis,
Barcelona, Paidós, pág. 136.

[.3] El Seminario, libro XI; Los cuatro conceptos funda­
mentales del psicoanálisis, Argentina, Paidós, 1986,
pág. 173.

[14] El seminario, libro VII, La e/ica del psicoanálisis,
op. cit., pág. 122.

[15] [bfd., pág. 138.
[16) [bfd., pág. 160.

128

na, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras comple­
tas, tomo 11, pág. 1252.

[6] Un recuerdo infantil de Leonardo da Vinci, Madrid,
Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas, tomo 11,
pág. 1616.

[7] 7res ensayos para una teor(a sexual, Madrid, Biblio­
teca Nueva, 1973, Obras completas, tomo 11, pág.
1184.

[8] El yo y el ello, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obras completas, tomo I1I, pág. 2720.

[9] [Md., pág. 2711.
[lO] "Introducción al psicoanálisis" en Lecciones intro­

ductorias al psicoanálisis, Madrid, Biblioteca Nue­
va, 1973, Obras completas, tomo 11, pág. 2130.

[11] "La angustia y la vida instintiva" en Nuevas leccio­
nes introductorias al psicoanálisis, Madrid, Bibliote­
ca Nueva, 1973, Obras completas, tomo 111, pág.
3155.

[121 El Seminario, libro VII, La ética del psicoanálisis,
Barcelona, Paidós, pág. 136.

[.3] El Seminario, libro XI; Los cuatro conceptos funda­
mentales del psicoanálisis, Argentina, Paidós, 1986,
pág. 173.

[14] El seminario, libro VII, La e/ica del psicoanálisis,
op. cit., pág. 122.

[15] [Md., pág. 138.
[16) [Md., pág. 160.

128



Selección bibliográfica sobre
la sublimación

FREUD,S.

1897 "Manuscrit L· en La naissance de la psychanalyse,
P.U.F., 1956, pág. 174. [Hay versión castellana: "Ma­
nuscrito L· en Los orlgenes del psicoanálisis, Ma·
drid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas, tomo
m.]

1905"Fragment d'une analyse d'hystérie. (Dora)", en
Cinq Psychanalyses, P.U.F., 1954, pág. 87. [Hay ver­
sión castellana: Análisis fragmentario de una histe­
ria ("caso Dora·), Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obras completas, tomo l.]

Trois essais sur la théorie de la sexualité, Gallimard,
1962, págs. 42-107. [Hay versión castellana: 7res
ensayos para una teorla sexual, Madrid, Biblioteca
Nueva, 1973, Obras completas, tomo 11.]

1908"La morale sexuelle civilisée...• en La vie sexuelle,
P.U.F., 1969, págs. 33-35. [Hay versión castellana:
La moral sexual "cultural" y la nerviosidad moder­
na, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras comple­
tas, tomo 11.]

1909Cinq le~ns sur la psychanalyse, Payot, 1981, pág.
64.· [Hay versión castellana: Psicoanálisis (Cinco
conferencias...), Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obras completas, tomo 11.]

129

Selección bibliográfica sobre
la sublimación

FREUD,S.

1897 "Manuscrit L· en La naissance de la psychanalyse,
P.U.F., 1956, pág. 174. [Hay versión castellana: "Ma­
nuscrito L· en Los orlgenes del psicoanálisis, Ma·
drid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas, tomo
m.]

1905"Fragment d'une analyse d'hystérie. (Dora)", en
Cinq Psychanalyses, P.U.F., 1954, pág. 87. [Hay ver­
sión castellana: Análisis fragmentario de una histe­
ria ("caso Dora·), Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obras completas, tomo l.]

Trois essais sur la théorie de la sexualité, Gallimard,
1962, págs. 42-107. [Hay versión castellana: 7res
ensayos para una teorla sexual, Madrid, Biblioteca
Nueva, 1973, Obras completas, tomo 11.]

1908"La morale sexuelle civilisée...• en La vie sexuelle,
P.U.F., 1969, págs. 33-35. [Hay versión castellana:
La moral sexual "cultural" y la nerviosidad moder­
na, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras comple­
tas, tomo 11.]

1909Cinq le~ns sur la psychanalyse, Payot, 1981, pág.
64.· [Hay versión castellana: Psicoanálisis (Cinco
conferencias...), Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obras completas, tomo 11.]

129



1910 Un souvenir d'enfance de Uonard de Vinci, Ga·
IIimard, 1987, págs. 81, 85, 171. [Hay versión caste­
llana: Un recuerdo infantil de Leonardo da Vinci,
Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas,
tomo n.]

1912 "Conseils aux médecins sur le traitement analyti·
que", en La technique psychanalytique, P.U.F., 1953,
págs. 69-70. [Hay versión castellana: Consejos al
médico en el tratamiento psicoanaUtico, Madrid, Bi·
blioteca Nueva, 1973, Obras completas, tomo n.]

1915 "Pour introduire le narcissisme", en La vie sexuelle,
op. cit., págs 98-99 (sublimación e ideal del yo). [Hay
verSIón castellana: Introducción al narcisismo, Ma·
drid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas, tomo
n.]

19171ntroduction ala psychanalyse, Payot, 1981, pág. 13.
[Hay versión castellana: Lecciones introductorias al
psicoanálisis, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obras completas, tomo n.]

1923 "Le moi et le ~a" en Essais de psychanalyse, Payot,
1981, págs. 242, 259. [Hay versión castellana: El yo
y el ella, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras
completas, tomo m.]

1923 "Psychanalyse" y "Théorie de la libido" en Résul­
tats, Idées, Problemes 11, P.U.F., 1985, pág. 74. [Hay
versión castellana: Psicoanálisis y teoria de la libi­
do. Dos articulos de enciclopedia, Madrid, Biblioteca
Nueva, 1973, Obras completas, tomo nL]

1930Malaise dans la civilisation, P.U.F., 1971, pág. 18.
[Hay versión castellana: El malestar en la cultura,
Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas,
tomo nL]

130

1910 Un souvenir d'enfance de Uonard de Vinci, Ga·
IIimard, 1987, págs. 81, 85, 171. [Hay versión caste­
llana: Un recuerdo infantil de Leonardo da Vinci,
Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas,
tomo n.]

1912 "Conseils aux médecins sur le traitement analyti·
que", en La technique psychanalytique, P.U.F., 1953,
págs. 69-70. [Hay versión castellana: Consejos al
médico en el tratamiento psicoanaUtico, Madrid, Bi·
blioteca Nueva, 1973, Obras completas, tomo n.]

1915 "Pour introduire le narcissisme", en La vie sexuelle,
op. cit., págs 98-99 (sublimación e ideal del yo). [Hay
verSIón castellana: Introducción al narcisismo, Ma·
drid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas, tomo
n.]

19171ntroduction ala psychanalyse, Payot, 1981, pág. 13.
[Hay versión castellana: Lecciones introductorias al
psicoanálisis, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obras completas, tomo n.]

1923 "Le moi et le ~a" en Essais de psychanalyse, Payot,
1981, págs. 242, 259. [Hay versión castellana: El yo
y el ella, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras
completas, tomo m.]

1923 "Psychanalyse" y "Théorie de la libido" en Résul­
tats, Idées, Problemes 11, P.U.F., 1985, pág. 74. [Hay
versión castellana: Psicoanálisis y teoria de la libi­
do. Dos articulos de enciclopedia, Madrid, Biblioteca
Nueva, 1973, Obras completas, tomo nL]

1930Malaise dans la civilisation, P.U.F., 1971, pág. 18.
[Hay versión castellana: El malestar en la cultura,
Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas,
tomo nL]

130



1933Nouvelles conférences d'íntroductíon a la psycha­
nalyse, Gallimard, 1984, págs. 131, 180. [Hay ver·
sión castellana: Nuevas leccíones íntroductorías al
psícoanálísís, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obras completas, tomo IlI.J

LACAN, J.

Le Sémínaíre, libro VII, L'ethíque de la psycha­
nalyse, Seuil, 1986, págs. 117, 131, 133, 155. (Hay
versión castellana: Semínarío 7. La ética del psicoa·
nálísís, Barcelona, Paidós.]

Le transfen (seminario inédito), lección del 22 de
marzo de 1961.

Le Sémínaíre, libro XI, Les quatre concepts fonda·
mentaux ck la psychanalyse, Seuil, 1973, pág. 151.
[Hay versión castellana: El 8emínarío 11. Los cua·
tro conceptos fundamentales ckl psícoanálísís, Bue­
nos Aires, Paidós, 1986.]

V'un autre a I'Autre (seminario inédito), lecciones
del 5 de marzo y del 12 de marzo de 1969.

Ecríts, Seuil, 1966, pág. 90, 712. [Hay versión caste­
llana: Escrítos 1 y Escrítos ll, México, Siglo XXI,
1970 y 1978 respectivamente.]

•
• •

ABRAHAM, K, <Euvres completes, tomo 1, Payot, 1965, pág.
216.

PEDIDA, P., "Temps et négation. La création dans la cure
psychanalytique", en Psychanalyse a la Uníversíté,

131

1933Nouvelles conférences d'íntroductíon a la psycha­
nalyse, Gallimard, 1984, págs. 131, 180. [Hay ver·
sión castellana: Nuevas leccíones íntroductorías al
psícoanálísís, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obras completas, tomo IlI.J

LACAN, J.

Le Sémínaíre, libro VII, L'ethíque de la psycha­
nalyse, Seuil, 1986, págs. 117, 131, 133, 155. (Hay
versión castellana: Semínarío 7. La ética del psicoa·
nálísís, Barcelona, Paidós.]

Le transfen (seminario inédito), lección del 22 de
marzo de 1961.

Le Sémínaíre, libro XI, Les quatre concepts fonda·
mentaux ck la psychanalyse, Seuil, 1973, pág. 151.
[Hay versión castellana: El 8emínarío 11. Los cua·
tro conceptos fundamentales ckl psícoanálísís, Bue­
nos Aires, Paidós, 1986.]

V'un autre a I'Autre (seminario inédito), lecciones
del 5 de marzo y del 12 de marzo de 1969.

Ecríts, Seuil, 1966, pág. 90, 712. [Hay versión caste­
llana: Escrítos 1 y Escrítos ll, México, Siglo XXI,
1970 y 1978 respectivamente.]

•
• •

ABRAHAM, K, <Euvres completes, tomo 1, Payot, 1965, pág.
216.

PEDIDA, P., "Temps et négation. La création dans la cure
psychanalytique", en Psychanalyse a la Uníversíté,

131



tomo 2, n' 7, junio de 1977, págs. 427-448.

KLEIN, M., Essais de psychanalyse, Payot, 1968, pág. 254.

LAPLANCHE, J., Problématiques, 3. La sublimation, P.U.F.,
1980.

RODRIGUÉ, E., "Notes on Symbolism", Int. J. Psa, vol. 37.

132

tomo 2, n' 7, junio de 1977, págs. 427-448.

KLEIN, M., Essais de psychanalyse, Payot, 1968, pág. 254.

LAPLANCHE, J., Problématiques, 3. La sublimation, P.U.F.,
1980.

RODRIGUÉ, E., "Notes on Symbolism", Int. J. Psa, vol. 37.

132



5
El concepto de

IDENTIFICACION

5
El concepto de

IDENTIFICACION





El concepto de identificación

Una perspectiva lacaniana

El objetivo de este capítulo no es profundizar tal o
cual aspecto de la noción de identificación, sino presentar
su articulación esencial desde el punto de vista laeaniano.
Cuando empleamos corrientemente el término "identifica·
ción" vehiculizamos, sin ser concientes de ello, una idea
recibida, vagamente tomada de la psicosociología. Esta se
reduce a un esquema muy simple compuesto por dos pero
sonas diferentes -A y B--- ligadas entre sí por una rela·
ción de identificación. La persona A, ya bien individuali·
zada, se transformará progresivamente por identificación
en B. En consecuencia, concluimos que A adopta los ras·
gos de B, se identifica con B. Ahora bien, en psicoanálisis
tenemos una forma radicalmente opuesta de comprender
la relación identificatoria. Este esquema, resultante de la
opinión común, será modificado en profundidad por el
pensamiento psicoanálitico. Tanto el tratamiento operado
por Freud como aquel, muy diferente, operado por Lacan,
constituyen cada uno a su manera una verdadera subver·
sión de la forma habitual de concebir la identificación. La
subversión freudiana del esquema tradicional y funda·
mentalmente la inversión más radical del mismo suscita·
da por Lacan, revelarán, cada una, un problema teórico
preciso cuya solución adecuada es el concepto de identifi·
cación. ¿Cuáles son estos problemas con los cuales se
enfrentan Freud y Lacan? Responder a esta pregunta
equivale a reencontrar la encrucijadas freudiana y laca-

www.esnips.com/web/Psique
135

El concepto de identificación

Una perspectiva lacaniana

El objetivo de este capítulo no es profundizar tal o
cual aspecto de la noción de identificación, sino presentar
su articulación esencial desde el punto de vista laeaniano.
Cuando empleamos corrientemente el término "identifica·
ción" vehiculizamos, sin ser concientes de ello, una idea
recibida, vagamente tomada de la psicosociología. Esta se
reduce a un esquema muy simple compuesto por dos pero
sonas diferentes -A y B--- ligadas entre sí por una rela·
ción de identificación. La persona A, ya bien individuali·
zada, se transformará progresivamente por identificación
en B. En consecuencia, concluimos que A adopta los ras·
gos de B, se identifica con B. Ahora bien, en psicoanálisis
tenemos una forma radicalmente opuesta de comprender
la relación identificatoria. Este esquema, resultante de la
opinión común, será modificado en profundidad por el
pensamiento psicoanálitico. Tanto el tratamiento operado
por Freud como aquel, muy diferente, operado por Lacan,
constituyen cada uno a su manera una verdadera subver·
sión de la forma habitual de concebir la identificación. La
subversión freudiana del esquema tradicional y funda·
mentalmente la inversión más radical del mismo suscita·
da por Lacan, revelarán, cada una, un problema teórico
preciso cuya solución adecuada es el concepto de identifi·
cación. ¿Cuáles son estos problemas con los cuales se
enfrentan Freud y Lacan? Responder a esta pregunta
equivale a reencontrar la encrucijadas freudiana y laca-

www.esnips.com/web/Psique
135



niana que hacen necesaria la existencia del concepto psi·
coanalítico de identificación.

•
• •

Encrucijada freudiana del concepto
de identificación

La identificación, lejos de unir a dos individuos dis·
tintos transformándose el uno en el otro, se produce por el
contrario en el espacio psíquico de un solo y mismo indivi·
duo. Por lo tanto, la modificación freudiana del esquema
habitual de la identificación recae sobre un punto esen·
cial: el espacio en el cual se encuentra contenido el esque·
ma. En efecto, con Freud abandonamos el espacio usual
de la distancia entre dos personas, nos introducimos en la
cabeza de una de ellas, aislamos la identificación como un
proceso específico del dominio del inconsciente, y final·
mente descubrimos, en el interior mismo de este dominio,
que la así llamada identificación sólo tiene lugar entre
dos instancias inconscientes. Del esquema recibido mano
tenemos ambos términos -A y 8--, así como su transfor·
mación del uno en el otro, pero abora, al pensarlo a través
del prisma del inconsciente, subvertimos sus bases si·
tuándolo y situándonos también nosotros en un ámbito
muy diferente, el ámbito psíquico. ¿Qué hicimos? Susti­
tuimos las relaciones intersubjetivas por relaciones in­
trapsíquicas.· Digámoslo claramente: la identificación tal

* Freud rara vez explicita esta sustitución que, al quedar silencia·
da, origina frecuentes confusiones en los escritos analfticos, cuando en
realid.d está en l. baae de gran cantidad de importantel adelantos toó­
ricos. A continuación transcribimos do.~es en donde Freud enuncia
con claridad la sUstitución de un ser humano por una instancia pllIíquica.
El primero ..tá tomada de DoskJyevs/oy y el parricidio: "En conjunto, l.
relación entre ia persona y el objeto paterno se ha transformado, conser·

136 www.esnips.com/web/Psique

niana que hacen necesaria la existencia del concepto psi·
coanalítico de identificación.

•
• •

Encrucijada freudiana del concepto
de identificación

La identificación, lejos de unir a dos individuos dis·
tintos transformándose el uno en el otro, se produce por el
contrario en el espacio psíquico de un solo y mismo indivi·
duo. Por lo tanto, la modificación freudiana del esquema
habitual de la identificación recae sobre un punto esen·
cial: el espacio en el cual se encuentra contenido el esque·
ma. En efecto, con Freud abandonamos el espacio usual
de la distancia entre dos personas, nos introducimos en la
cabeza de una de ellas, aislamos la identificación como un
proceso específico del dominio del inconsciente, y final·
mente descubrimos, en el interior mismo de este dominio,
que la así llamada identificación sólo tiene lugar entre
dos instancias inconscientes. Del esquema recibido mano
tenemos ambos términos -A y 8--, así como su transfor·
mación del uno en el otro, pero abora, al pensarlo a través
del prisma del inconsciente, subvertimos sus bases si·
tuándolo y situándonos también nosotros en un ámbito
muy diferente, el ámbito psíquico. ¿Qué hicimos? Susti­
tuimos las relaciones intersubjetivas por relaciones in­
trapsíquicas.· Digámoslo claramente: la identificación tal

* Freud rara vez explicita esta sustitución que, al quedar silencia·
da, origina frecuentes confusiones en los escritos analfticos, cuando en
realid.d está en l. baae de gran cantidad de importantel adelantos toó­
ricos. A continuación transcribimos do.~es en donde Freud enuncia
con claridad la sUstitución de un ser humano por una instancia pllIíquica.
El primero ..tá tomada de DoskJyevs/oy y el parricidio: "En conjunto, l.
relación entre ia persona y el objeto paterno se ha transformado, conser·

136 www.esnips.com/web/Psique



como es concebida por el psicoanálisis freudiano es un
proceso de transformación efectuado en el seno mismo del
aparato psíquico, fuera de nuestro espacio habitual y que
no puede ser percibido en forma directa por medio de
nuestros sentidos.

Por cierto, en una cura analítica podemos reconocer
exteriorizaciones clínicas indirectas de la identificación,
pero jamás alguna de estas manifestaciones muestra tal
cual el mecanismo que opera en una identificación psíqui­
ca inconsciente. El dato clínico observable de una identifi­
cación es siempre indirecto; contrariamente a lo que se
podría creer, no se presenta a la manera de los fenómenos
de semejanza, de imitación psicológica o de mimetismo
animal. A diferencia de estos fenómenos, que reflejan de
modo bastante transparente la causa que los provoca, la
identificación inconsciente sólo es perceptible de manera
indirecta. Por ejemplo, que un hijo reprodUzca él compor­
tamiento de su padre desaparecido no es un buen ejemplo
de identificación tal como nosotros la entendemos; en
cambio que ese mismo hijo sea presa de un repentino des­
mayo de carácter histérico, nos parece por el contrario la
prueba indiscutible del advenimiento de una identifica­
ción inconsciente. Ante este joven desmayado, el psicoa­
nalista reconocerá la manifestación de una identificación
inconsciente entre el yo del joven y un padre muerto, o
para ser más precisos, entre el yo y la representación in­
consciente del padre muerto.· Esto es lo que quisiera

vando BU contenido, en una relación entre el yo y elsupery6, constitu­
yendo una reposición de la misma obra en un nuevo escenario.- (Madrid,
Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas, to"., m, pág. 3010); el segun­
do pasaje lo extraJimos de Psicolq¡ia de las .......... y andlisis del yo: "to­
do. 101 efectos redprocoa dessrn>Uado. entre el objeto exterior y el yo te­
tal, se reproducen ahora dentro del yo [mismo]- (Madrid, Biblioteca
Nuev., 1973, Obrns completas, tomo n, 'pág. 2.800).

• Para un psic:oanalista, el padre del nillo y el p.dre muerto IOn dos
personajee completamente distintos: el padre que el nifto imita es UDa
persona; el otro padre, muerto, COD el cual su yo Be identifica, es una re~

presentación psíquica inconsciente.

www.esnips.com/web/Psique 137

como es concebida por el psicoanálisis freudiano es un
proceso de transformación efectuado en el seno mismo del
aparato psíquico, fuera de nuestro espacio habitual y que
no puede ser percibido en forma directa por medio de
nuestros sentidos.

Por cierto, en una cura analítica podemos reconocer
exteriorizaciones clínicas indirectas de la identificación,
pero jamás alguna de estas manifestaciones muestra tal
cual el mecanismo que opera en una identificación psíqui­
ca inconsciente. El dato clínico observable de una identifi­
cación es siempre indirecto; contrariamente a lo que se
podría creer, no se presenta a la manera de los fenómenos
de semejanza, de imitación psicológica o de mimetismo
animal. A diferencia de estos fenómenos, que reflejan de
modo bastante transparente la causa que los provoca, la
identificación inconsciente sólo es perceptible de manera
indirecta. Por ejemplo, que un hijo reprodUzca él compor­
tamiento de su padre desaparecido no es un buen ejemplo
de identificación tal como nosotros la entendemos; en
cambio que ese mismo hijo sea presa de un repentino des­
mayo de carácter histérico, nos parece por el contrario la
prueba indiscutible del advenimiento de una identifica­
ción inconsciente. Ante este joven desmayado, el psicoa­
nalista reconocerá la manifestación de una identificación
inconsciente entre el yo del joven y un padre muerto, o
para ser más precisos, entre el yo y la representación in­
consciente del padre muerto.· Esto es lo que quisiera

vando BU contenido, en una relación entre el yo y elsupery6, constitu­
yendo una reposición de la misma obra en un nuevo escenario.- (Madrid,
Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas, to"., m, pág. 3010); el segun­
do pasaje lo extraJimos de Psicolq¡ia de las .......... y andlisis del yo: "to­
do. 101 efectos redprocoa dessrn>Uado. entre el objeto exterior y el yo te­
tal, se reproducen ahora dentro del yo [mismo]- (Madrid, Biblioteca
Nuev., 1973, Obrns completas, tomo n, 'pág. 2.800).

• Para un psic:oanalista, el padre del nillo y el p.dre muerto IOn dos
personajee completamente distintos: el padre que el nifto imita es UDa
persona; el otro padre, muerto, COD el cual su yo Be identifica, es una re~

presentación psíquica inconsciente.

www.esnips.com/web/Psique 137



transmitir al lector: cuando de lo que se trata es del in­
consciente, dejamos de estar en el terreno conocido de
una persona entre otras moviéndose en el habitual espa­
cio tridimensional, dejamos de estar en el nivel del indivi­
duo reconocido de acuerdo con un conjunto de referencias
psicológicas y sociales; estamos en otro lado, en el lugar
impersonal e inconsciente de ese otro individuo, muy
singular, heterogéneo, denominado por Freud "ello psíqui­
co".' En efecto, estamos en este espacio psíquico preo­
cupados por entender cómo, en el seno del ámbito in­
consciente, dos polos _1 yo y el obje~ entran en una
relación de identificación. Es ésta la encrucijada freudia­
na del concepto psicoanalítico de identificación: dar un
nombre al p1'OCl!SO inconscumte realizado por el yo cuando
éste se transforma en un aspecto del objeto. Insisto, tanto
el yo como el objeto son considerados aquí tan sólo en su
estricto estatuto de instancias inconscientes.

Pero antes de explicitar la naturaleza de estas dos
entidades y de desarrollar la teoría &eudiana de la identi­
ficación, planteemos con brevedad 10 esencial de la encru­
cijada lacaniana.

•
• •

Encrucijada !acaniana del concepto
de identificación

Mientras que Freud propone el nombre de identifi­
cación para denominar la relación de intricación entre dos
instancias inconscientes _1 yo y el obje~,\I.acan, en
cambio, se enfrenta a un problema diferente, más delica-

1 "Un individuo es un ello psíquico, delCODocido e inconsciente­
(F~l(I, S.: El yo y el ello, Madrid, Biblioleea Nueva, 1973, 06..... como
pletas, lomo ID, pág. 2707).

138 www.esnips.com/web/Psique

transmitir al lector: cuando de lo que se trata es del in­
consciente, dejamos de estar en el terreno conocido de
una persona entre otras moviéndose en el habitual espa­
cio tridimensional, dejamos de estar en el nivel del indivi·
duo reconocido de acuerdo con un conjunto de referencias
psicológicas y sociales; estamos en otro lado, en el lugar
impersonal e inconsciente de ese otro individuo, muy
singular, heterogéneo, denominado por Freud "ello psíqui·
co".' En efecto, estamos en este espacio psíquico preo­
cupados por entender cómo, en el seno del ámbito in·
consciente, dos polos _1 yo y el obje~ entran en una
relación de identificación. Es ésta la encrucijada freudia·
na del concepto psicoanalítico de identificación: dar un
nombre al p1'OCl!SO inconscumte realizado por el yo cuando
éste se transforma en un aspecto del objeto. Insisto, tanto
el yo como el objeto son considerados aquí tan sólo en su
estricto estatuto de instancias inconscientes.

Pero antes de explicitar la naturaleza de estas dos
entidades y de desarrollar la teoría &eudiana de la identi·
ficación, planteemos con brevedad 10 esencial de la encru·
cijada lacaniana.

•
• •

Encrucijada !acaniana del concepto
de identificación

Mientras que Freud propone el nombre de identifi·
cación para denominar la relación de intricación entre dos
instancias inconscientes _1 yo y el obje~,\I.acan, en
cambio, se enfrenta a un problema diferente, más delica·

1 "Un individuo es un ello psíquico, delCODocido e inconsciente­
(F~l(I, S.: El yo y el ello. Madrid, Biblioleea Nueva, 1973. 06..... como
pletas. lomo ID, pág. 2707).

138 www.esnips.com/web/Psique



do y dificil. El concepto lacaniano de identificación res­
ponde a una encrucijada más radical que la encrucijada
freudiana, puesto que ya no se trata de dar cuenta de la
relación entre dos términos relativamente bien constitui­
dos -un yo determinado se identifica con un objeto igual­
mente bien definido-, sino de nombrar una relación en la
cual uno de los términos crea al otro. Para Lacan, la iden­
tificación es el nombre que sirve para designar el naci­
miento de una nueva instancia psíquica, la producción de
un nuevo sujeto. Hay aquí, respecto de Freud, una torsión
aun más sustancial del pensamiento. Estamos lejos ahora
del esquema tradicional de la identificación comprendida
como una transformación entre dos términos previamente
existentes -A convirtiéndose en B-; estamos ahora ante
un esquema muy distinto, el esquema de la causación de
uno de estos términos producido por el otro. Mientras que
Freud transplanta el esquema tradicional al desplazarlo
del espacio psicológico y tridimensional al espacio incons­
ciente, Lacan opera además una doble inversión: la iden­
tificación no sólo es inconsciente, no sólo significa engen­
dramiento, sino que además, y esto es 10 más importante,
el sentido del proceso se invierte. En lugar de que A se
transforme en B -eomo sucedía en el esquema freudia­
no-, es B el que produce a A La identificación significa
que la cosa con la cual el yo se identifica es la causa del
yo; es decir que el rol activo que antes jugaba el yo es aho­
ra ejecutado por el objeto. Resumiremos en pocas pala­
bras la encrucijada lacaniana sin abandonar el léxico
freudiano: el agente de la identificación no es ya el yo sino
el objeto. Así, por medio del concepto de identificación,
Lacan resuelve un problema psicoanalítico fundamental:
dar un nombre al proceso ps(quico de constitución del yo,
o formulado de manera más correcta, dar un nombre al
proceso de causación del sujeto del inconsciente. Volvere­
mos sobre ello.

*
* *

www.esnips.com/web/Psique 139

do y dificil. El concepto lacaniano de identificación res­
ponde a una encrucijada más radical que la encrucijada
freudiana, puesto que ya no se trata de dar cuenta de la
relación entre dos términos relativamente bien constitui­
dos -un yo determinado se identifica con un objeto igual­
mente bien definido-, sino de nombrar una relación en la
cual uno de los términos crea al otro. Para Lacan, la iden­
tificación es el nombre que sirve para designar el naci­
miento de una nueva instancia psíquica, la producción de
un nuevo sujeto. Hay aquí, respecto de Freud, una torsión
aun más sustancial del pensamiento. Estamos lejos ahora
del esquema tradicional de la identificación comprendida
como una transformación entre dos términos previamente
existentes -A convirtiéndose en B-; estamos ahora ante
un esquema muy distinto, el esquema de la causación de
uno de estos términos producido por el otro. Mientras que
Freud transplanta el esquema tradicional al desplazarlo
del espacio psicológico y tridimensional al espacio incons­
ciente, Lacan opera además una doble inversión: la iden­
tificación no sólo es inconsciente, no sólo significa engen­
dramiento, sino que además, y esto es 10 más importante,
el sentido del proceso se invierte. En lugar de que A se
transforme en B -eomo sucedía en el esquema freudia­
no-, es B el que produce a A La identificación significa
que la cosa con la cual el yo se identifica es la causa del
yo; es decir que el rol activo que antes jugaba el yo es aho­
ra ejecutado por el objeto. Resumiremos en pocas pala­
bras la encrucijada lacaniana sin abandonar el léxico
freudiano: el agente de la identificación no es ya el yo sino
el objeto. Así, por medio del concepto de identificación,
Lacan resuelve un problema psicoanalítico fundamental:
dar un nombre al proceso ps(quico de constitución del yo,
o formulado de manera más correcta, dar un nombre al
proceso de causación del sujeto del inconsciente. Volvere­
mos sobre ello.

*
* *

www.esnips.com/web/Psique 139



Las categorías freudianas de
la identificación

Premisas: ¿Qué es el objeto?

Con vistas a establecer ulteriormente las distincio­
nes lacanianas de la identificaci6n, les propondré reagru­
par las diferentes acepciones freudianas de este concepto
en dos grandes categorías.- Por un lado la identificaci6n
total operada entre la instancia psíquica inconsciente de­
nominada yo y esa otra instancia igualmente inconsciente
que podemos denominar objeto total. Y por otro, esta se­
gunda categoría de identificaci6n que llamaremos
parcial, en la cual el yo se identifica con un aspecto, y s610
un aspecto, del objeto. Pero antes de abordar cada una de
estas categorías, examinemos primero el estatuto de estas
entidades inconscientes que denominamos yo y objeto.

Intentaré desarrollar aquí únicamente aquello que
me parece que plantea la mayor dificultad, a saber, la de­
fmici6n del objeto. En cuanto concierne al yo, les pediré
que acepten sin más examen la acepción freudiana de un
yo inconsciente.' En cambio, me parece indispensable pa­
ra la prosecuci6n de nuestro estudio el que nos pongamos
de acuerdo acerca del sentido de la palabra objeto. Mu­
chos malentendidos en los escritos psicoanalíticos, inclui­
dos los de Freud, provienen del hecho de que a menudo se
confunde el yo con la persona que somos, y el objeto con la
persona del otro. Ahora bien, el término objeto, poco feliz,

_ No hay una claaificación del concepto de identificación en la obra
de Freud que cuente con el acuerdo unánime de loa psicoanalistas. CIa.
eificar es siempre un gesto teórico arbitrario; una confirmación de la di·
veraidad de !olIenfoques nos es proporcionada por la lectura de 1.. docu­
mentos preparatorios para el 3'9 Congreso de la Asociaci6n Psicoanalfti­
ca Internacional, dedicado, precisamente, al tema de la identiflCaci6n
(Hambul'JlO. julio de 1985).

3 -Pero el yo es también, como ya sabe~ inconsciente" (El yo y el
ello, op. cit., pág. 2707).

140 www.esnips.com/web/Psique

Las categorías freudianas de
la identificación

Premisas: ¿Qué es el objeto?

Con vistas a establecer ulteriormente las distincio­
nes lacanianas de la identificaci6n, les propondré reagru­
par las diferentes acepciones freudianas de este concepto
en dos grandes categorías.- Por un lado la identificaci6n
total operada entre la instancia psíquica inconsciente de­
nominada yo y esa otra instancia igualmente inconsciente
que podemos denominar objeto total. Y por otro, esta se­
gunda categoría de identificaci6n que llamaremos
parcial, en la cual el yo se identifica con un aspecto, y s610
un aspecto, del objeto. Pero antes de abordar cada una de
estas categorías, examinemos primero el estatuto de estas
entidades inconscientes que denominamos yo y objeto.

Intentaré desarrollar aquí únicamente aquello que
me parece que plantea la mayor dificultad, a saber, la de­
fmici6n del objeto. En cuanto concierne al yo, les pediré
que acepten sin más examen la acepción freudiana de un
yo inconsciente.' En cambio, me parece indispensable pa­
ra la prosecuci6n de nuestro estudio el que nos pongamos
de acuerdo acerca del sentido de la palabra objeto. Mu­
chos malentendidos en los escritos psicoanalíticos, inclui­
dos los de Freud, provienen del hecho de que a menudo se
confunde el yo con la persona que somos, y el objeto con la
persona del otro. Ahora bien, el término objeto, poco feliz,

_ No hay una claaificación del concepto de identificación en la obra
de Freud que cuente con el acuerdo unánime de loa psicoanalistas. CIa.
eificar es siempre un gesto teórico arbitrario; una confirmación de la di·
veraidad de !olIenfoques nos es proporcionada por la lectura de 1.. docu­
mentos preparatorios para el 3,9 Congreso de la Asociaci6n Psicoanalfti­
ca Internacional, dedicado, precisamente, al tema de la identiflCaci6n
(Hambul'JlO. julio de 1985).

3 -Pero el yo es también, como ya sabe~ inconsciente" (El yo y el
ello, op. cit., pág. 2707).

140 www.esnips.com/web/Psique



utilizado en ocasiones para describir la figura de un otro
amado y deseado, reviste aquí, en el contexto del proble­
ma de la identificación, un sentido muy preciso. Ante ro­
do, la palabra objeto no designa la persona exterior del
otro, o aquello que de su perosna me es dado a percibir
concientemente, sino la representación psíquica incons­
ciente de este otro. En realidad, para ser más exactos,
seamos más restrictivos y expresémonos con la debida
complejidad. Para hablar con propiedad, el objeto designa
algo diferente de la representación psíquica del otro com­
prendida como si fuera la huella de su presencia viva ins­
crita en mi inconsciente. El término objeto nombra en
realidad una representación inconsciente previa a la exis­
tencia del otro, una representación que ya está abí y con­
tra la cual vendrá a apoyarse luego la realidad exterior de
la persona del otro o de uno cualquiera de sus atributos
vivientes. Para hablar con todo rigor, en el inconsciente
no hay representaciones del otro, sino tan sólo represen­
taciones inconscientes, impersonales por decirlo de algu­
na manera, a la espera de un otro exterior que venga a
adecuarse a ellas.

A fin de reorganizar mejor nuestras palabras, debe­
mos hacer observar otras dos cuestiones: primeramente,
que ~a adecuación de este otro exterior al molde de una
representación inconsciente previa puede producirse sin
que 10 hayamos encontrado efectivamente como persona
viva. El otro, denominado exterior, puede corresponder a
una evocación muy lejana de alguien que quizá jamás
existió: un personaje mitológico, una figura de la novela
familiar, etcétera. Y luego, observemos también que el así
llamado otro, ya sea una presencia inmediata o una evo­
cación antigua, puede ser percibido fuera de mi conciencia
y registrado sin que yo 10 sepa en el inconsciente. Veá­
moslo: tomemos por ejemplo la escena de una madre que
evoca ante su hijo a un lejano ascendiente familiar. Sin
que el hijo se dé cuenta, un sencillo detalle del relato liga­
do al personaje evocado se inscribirá en su inconsciente.
Es decir que un detalle sin importancia aparente -ahora
aislado y separado por completo de la figura del ances-

www.esnips.com/web/Psique 141

utilizado en ocasiones para describir la figura de un otro
amado y deseado, reviste aquí, en el contexto del proble­
ma de la identificación, un sentido muy preciso. Ante ro­
do, la palabra objeto no designa la persona exterior del
otro, o aquello que de su perosna me es dado a percibir
concientemente, sino la representación psíquica incons­
ciente de este otro. En realidad, para ser más exactos,
seamos más restrictivos y expresémonos con la debida
complejidad. Para hablar con propiedad, el objeto designa
algo diferente de la representación psíquica del otro com­
prendida como si fuera la huella de su presencia viva ins­
crita en mi inconsciente. El término objeto nombra en
realidad una representación inconsciente previa a la exis­
tencia del otro, una representación que ya está abí y con­
tra la cual vendrá a apoyarse luego la realidad exterior de
la persona del otro o de uno cualquiera de sus atributos
vivientes. Para hablar con todo rigor, en el inconsciente
no hay representaciones del otro, sino tan sólo represen­
taciones inconscientes, impersonales por decirlo de algu­
na manera, a la espera de un otro exterior que venga a
adecuarse a ellas.

A fin de reorganizar mejor nuestras palabras, debe­
mos hacer observar otras dos cuestiones: primeramente,
que ~a adecuación de este otro exterior al molde de una
representación inconsciente previa puede producirse sin
que 10 hayamos encontrado efectivamente como persona
viva. El otro, denominado exterior, puede corresponder a
una evocación muy lejana de alguien que quizá jamás
existió: un personaje mitológico, una figura de la novela
familiar, etcétera. Y luego, observemos también que el así
llamado otro, ya sea una presencia inmediata o una evo­
cación antigua, puede ser percibido fuera de mi conciencia
y registrado sin que yo 10 sepa en el inconsciente. Veá­
moslo: tomemos por ejemplo la escena de una madre que
evoca ante su hijo a un lejano ascendiente familiar. Sin
que el hijo se dé cuenta, un sencillo detalle del relato liga­
do al personaje evocado se inscribirá en su inconsciente.
Es decir que un detalle sin importancia aparente -ahora
aislado y separado por completo de la figura del ances-

www.esnips.com/web/Psique 141



tro-- vino a encajar en el molde de una representación in­
consciente preexistente. Entonces preguntémonos: en es­
ta secuencia, ¿en dónde ubicaríamos al objeto? El objeto
no es la madre que habla, ni el personaje familiar reme·
morado, ni siquiera el detalle percibido de modo incons·
ciente, sino la representación previa confirmada ahora
por la inscripción inconsciente de un detalle del relato. En
suma, es exactamente esta representación, que consagra
la existencia inconsciente del otro, lo que nosotros deno-
minamos objeto. .

No obstante estas precisiones y a fin dll'exponer me­
jor las distintas categorías freudianas de la identificación,
me veré llevado a utilizar la palabra "objeto" sin poder
evitar en todos los casos la ambigüedad entre dos acepcio­
nes: la primera, muy general, empleada con frecuencia,
considera como objeto a la persona exterior del otro elegi­
do o a uno de sus atributos; la segunda estrictamente
analítica, considera el objeto como una representación in·
consciente. Por lo tanto, a fin de eliminar la primera
acepción, demasiado confusa, propongo al lector que con­
vengamos en una regla de lectura: de ahora en adelante,
cada vez que encuentre el término "objeto", deberá hacer
el esfuerzo de traducirlo mentalmente por el término más
apropiado "representación inconsciente"; es decir, hacer el
esfuerzo de no imaginarse una persona, sino de pensar en
una instancia psíquica inconsciente.

Una vez establecidas estas premisas, examinemos
ahora las dos grandes categorías freudianas de la iden­
tificación, tal como las esquematizamos en la figura 1.

*
* *

142

tro-- vino a encajar en el molde de una representación in­
consciente preexistente. Entonces preguntémonos: en es­
ta secuencia, ¿en dónde ubicaríamos al objeto? El objeto
no es la madre que habla, ni el personaje familiar reme·
morado, ni siquiera el detalle percibido de modo incons·
ciente, sino la representación previa confirmada ahora
por la inscripción inconsciente de un detalle del relato. En
suma, es exactamente esta representación, que consagra
la existencia inconsciente del otro, lo que nosotros deno-
minamos objeto. .

No obstante estas precisiones y a fin dll'exponer me­
jor las distintas categorías freudianas de la identificación,
me veré llevado a utilizar la palabra "objeto" sin poder
evitar en todos los casos la ambigüedad entre dos acepcio­
nes: la primera, muy general, empleada con frecuencia,
considera como objeto a la persona exterior del otro elegi­
do o a uno de sus atributos; la segunda estrictamente
analítica, considera el objeto como una representación in·
consciente. Por lo tanto, a fin de eliminar la primera
acepción, demasiado confusa, propongo al lector que con­
vengamos en una regla de lectura: de ahora en adelante,
cada vez que encuentre el término "objeto", deberá hacer
el esfuerzo de traducirlo mentalmente por el término más
apropiado "representación inconsciente"; es decir, hacer el
esfuerzo de no imaginarse una persona, sino de pensar en
una instancia psíquica inconsciente.

Una vez establecidas estas premisas, examinemos
ahora las dos grandes categorías freudianas de la iden­
tificación, tal como las esquematizamos en la figura 1.

*
* *

142



con la imagen local
del objeto (identifica­
ción histérica)

L Identificación del yo
con el objeto total

2. Identifieaeión pareial
del yo con un _to del objeto

Identificaeión entre do. instancias
inconsciente. el yo y el objeto

Identificación primaria con el Padre
m1tico de la horda primitiva

al con elTOlJllO distintilJO del objeto
(identificación regreBiva)

/

bl conlaimageng/obo/
del objeto (identi1lca-
ción narcisista.meJancolía

______..~~ con la imagen

~~-~'
d) con el objeto en tanto emoción

(identificación histérica)

Fipra 1

Eoquema de laa cateprias f1"eudia.....
de la idendlieaeión

con la imagen local
del objeto (identifica­
ción histérica)

L Identificación del yo
con el objeto total

2. Identifieaeión pareial
del yo con un upecto del objeto

Identificaeión entre do. instancias
inconsciente. el yo y el objeto

Identificación primaria con el Padre
m1tico de la horda primitiva

al con elTOlJllO distintilJO del objeto
(identificación regreBiva)

/

bl con la imagen globo/
del objeto (identifica-
ción narcisista.meJancolía

-------l~~ con la imagen

~~.•~ '---..,

d) con el objeto en tanto emoción
(identificación histérica)

Fipra 1

Eoquema de laa cateprias f1"eudia.....
de la idendlieaeión



Las categorías freudianas: la identificación total y
las identificaciones parciales

Lo. ideRtifú:aci6l1 total

La primera identificación total del yo con el objeto
total, designada en la obra de Freud con el nombre de
identificación primaria, es esencialmente mítica: hablan­
do con propiedad, dicha identificación no existe y no remi­
te a hecho clínico directo alguno. Constituye más bien
una' especie de a priori mítico, una alegoría fundamental
de la forma en la cual se transmitiría de generación en
generación, más allá de los límites de los hombres, la
fuerza de la vida, la libido inmortal. El objeto total de es­
ta identificación primaria es el Padre mítico de la horda
primitiva, a quien los hijos devorarán hasta llegar a ser,
cada uno de ellos, un padre. Los hijos incorporan por la
boca, y con el placer oral de comer, el cuerpo despedazado
del Padre, o para ser más exactos, un pedazo del cue1'PO
que contiene íntegramente la fuerza paterna. De esta ma­
nera, el yo ocupa por entero el lugar paterno puesto que
asimila libidinalmente (placer oral) un fragmento corpo­
ral de la plena potencia libidinal del Padre.

La segunda categoría de identificación concierne a la
identificación del yo con un aspecto parcial del objeto. Pe­
ro, ¿qué se entiende por "aspecto parcial del objeto"?
Puesto que convinimos en traducir la palabra objeto por
representación inconsciente, el aspecto parcial del objeto
seílala el aspecto o la forma que puede adoptar una repre­
sentación.Segú,n el aspecto que tome el objeto -ser un
rasgo distintivo, una imagen global, una imagen local, o
incluso ser una emoción- nos encontraremos en presen­
cia de cuatro modalidades de identificación parcial. Exis­
tirían, entonces, cuatro fusiones posibles del yo con una

144 www.esnips.com/web/Psique

Las categorías freudianas: la identificación total y
las identificaciones parciales

Lo. ideRtifú:aci6l1 total

La primera identificación total del yo con el objeto
total, designada en la obra de Freud con el nombre de
identificación primaria, es esencialmente mítica: hablan­
do con propiedad, dicha identificación no existe y no remi­
te a hecho clínico directo alguno. Constituye más bien
una' especie de a priori mítico, una alegoría fundamental
de la forma en la cual se transmitiría de generación en
generación, más allá de los límites de los hombres, la
fuerza de la vida, la libido inmortal. El objeto total de es­
ta identificación primaria es el Padre mítico de la horda
primitiva, a quien los hijos devorarán hasta llegar a ser,
cada uno de ellos, un padre. Los hijos incorporan por la
boca, y con el placer oral de comer, el cuerpo despedazado
del Padre, o para ser más exactos, un pedazo del cue1'PO
que contiene íntegramente la fuerza paterna. De esta ma­
nera, el yo ocupa por entero el lugar paterno puesto que
asimila libidinalmente (placer oral) un fragmento corpo­
ral de la plena potencia libidinal del Padre.

La segunda categoría de identificación concierne a la
identificación del yo con un aspecto parcial del objeto. Pe­
ro, ¿qué se entiende por "aspecto parcial del objeto"?
Puesto que convinimos en traducir la palabra objeto por
representación inconsciente, el aspecto parcial del objeto
seílala el aspecto o la forma que puede adoptar una repre­
sentación.Segú,n el aspecto que tome el objeto -ser un
rasgo distintivo, una imagen global, una imagen local, o
incluso ser una emoción- nos encontraremos en presen­
cia de cuatro modalidades de identificación parcial. Exis­
tirían, entonces, cuatro fusiones posibles del yo con una

144 www.esnips.com/web/Psique



forma del objeto, o lo que viene a ser lo mismo, con una
forma particular de la representación inconsciente. Claro
está que esta clasificación de las diversa identificaciones
parciales presentes en la teoría freudiana es arbitraria.
Nuestro objetivo no es retomar de modo axhaustivo la te­
oría freudiana de la identificación, sino presentar en for­
ma esquemática sus ejes principales aproximándolos a la
tres distinciones lacanianas de la identificación: simbóli­
ca, imaginaria y fantasmática. Así, podemos establecer
un cuadro de correspondencias:

1. Identificación parcial con el rasgo del objeto

Ante todo, la más estudiada de todas las identifica­
ciones parciales y punto de partida de los desarrollos la-

FREUD

Identificación al
rasgo del

objeto

Identificación
a la imagen
del objeto

Identificación al
objeto en tanto

emoción

LACAN

Identificación
simbólica del

sujeto a un significante

Identificación
imaginaria del yo

a la imagen del otro

Identificación fantasmdtica
del sujeto al

objeto en tanto emoción

Cuadro de eorrtMJpondeneiu entre Jaa categorías freudianu '7
lacaniauu de la ldendficaeión

www.esnips.com/web/Psique 145

forma del objeto, o lo que viene a ser lo mismo, con una
forma particular de la representación inconsciente. Claro
está que esta clasificación de las diversa identificaciones
parciales presentes en la teoría freudiana es arbitraria.
Nuestro objetivo no es retomar de modo axhaustivo la te­
oría freudiana de la identificación, sino presentar en for­
ma esquemática sus ejes principales aproximándolos a la
tres distinciones lacanianas de la identificación: simbóli­
ca, imaginaria y fantasmática. Así, podemos establecer
un cuadro de correspondencias:

1. Identificación parcial con el rasgo del objeto

Ante todo, la más estudiada de todas las identifica­
ciones parciales y punto de partida de los desarrollos la-

FREUD

Identificación al
rasgo del

objeto

Identificación
a la imagen
del objeto

Identificación al
objeto en tanto

emoción

LACAN

Identificación
simbólica del

sujeto a un significante

Identificación
imaginaria del yo

a la imagen del otro

Identificación fantasmdtica
del sujeto al

objeto en tanto emoción

Cuadro de eorrtMJpondeneiu entre Jaa categorías freudianu '7
lacaniauu de la ldendficaeión

www.esnips.com/web/Psique 145



canianos, la identificación del yo con un rasgo claramen­
te discernible de un ser desaparecido a quien estuvimos
profundamente ligados. Aquí, el aspecto parcial del objeto
es un rasgo saliente, y el objeto en sí mismo, un ser ama­
do, deseado y perdido.* La modalidad identificatoria de la
cual hablamos puede ser ilustrada de modo muy vívido:
se trata de la identificación del yo con el rasgo de un obje­
to amado, deseado y perdido, luego con el mismo rasgo de
un segundo objeto, de un tercero y por último con el mis­
mo rasgo de toda la serie de los objetos amados, deseados
y perdidos a 10 largo de una vida. De esta manera, el yo se
transforma en este rasgo repetido incansablemente en la
sucesión de los objetos amados, deseados y perdidos en el
curso de una existencia. Es como si uno se identificara
con tal o cual detalle siempre reencontrado en cada uno
de los panenaires de las diferentes relaciones que jalona­
ron la propia vida. Si suponemos, por ejemplo, que este
rasgo es el timbre de una voz y que todos los seres que
uno amó, deseó y perdió están marcados por una idéntica
sonoridad vocal, concluiríamos entonces que el propio yo
no es más que pura sonoridad, no es sino la singular infle­
xión de una voz múltiple y no obstante única. Si este yo
pudiera hablar, declararía: "soy esa vibración sonora, ese
timbre sin igual de una voz siempre reencontrada", o bien
"soy esa sonrisa esbozada sin cesar en los rostros de mis
amantes", o si no "soy esa mirada incomparable que me
cautiva en cada ocasión". Es a esto a 10 que Freud deno­
mina "identificación regresiva": el yo establece primero
un lazo con el objeto, se separa de él, se repliega, regresa

• Aquí empleamos la palabra ·objeto· en su acepción más amplia,
como la utiliza Freud y por comodidad de exposición, es decir, la del otro
en tanto amado, deseado y perdido. Ahora bien, recordamos que, con to­
da rigurosidad, la palabra objeto designa tan sólo el rasgo saliente del
otro am~~o, deseadQ y perdido. Vuelvo a insistir, el objeto .es el rasgo sa­
liente una vez in8CI\to en el inconsciente, y no la persona del otro del
cual se separo ese rasgo. Esta precisión, que remite a la regla convenida
~n el lector en la página errad.: 145), es válida para todas las otras mo­
dalidades de identificación parcial.

146 www.esnips.com/web/Psique

canianos, la identificación del yo con un rasgo claramen­
te discernible de un ser desaparecido a quien estuvimos
profundamente ligados. Aquí, el aspecto parcial del objeto
es un rasgo saliente, y el objeto en sí mismo, un ser ama­
do, deseado y perdido.* La modalidad identificatoria de la
cual hablamos puede ser ilustrada de modo muy vívido:
se trata de la identificación del yo con el rasgo de un obje­
to amado, deseado y perdido, luego con el mismo rasgo de
un segundo objeto, de un tercero y por último con el mis­
mo rasgo de toda la serie de los objetos amados, deseados
y perdidos a 10 largo de una vida. De esta manera, el yo se
transforma en este rasgo repetido incansablemente en la
sucesión de los objetos amados, deseados y perdidos en el
curso de una existencia. Es como si uno se identificara
con tal o cual detalle siempre reencontrado en cada uno
de los panenaires de las diferentes relaciones que jalona­
ron la propia vida. Si suponemos, por ejemplo, que este
rasgo es el timbre de una voz y que todos los seres que
uno amó, deseó y perdió están marcados por una idéntica
sonoridad vocal, concluiríamos entonces que el propio yo
no es más que pura sonoridad, no es sino la singular infle­
xión de una voz múltiple y no obstante única. Si este yo
pudiera hablar, declararía: "soy esa vibración sonora, ese
timbre sin igual de una voz siempre reencontrada", o bien
"soy esa sonrisa esbozada sin cesar en los rostros de mis
amantes", o si no "soy esa mirada incomparable que me
cautiva en cada ocasión". Es a esto a 10 que Freud deno­
mina "identificación regresiva": el yo establece primero
un lazo con el objeto, se separa de él, se repliega, regresa

• Aquí empleamos la palabra ·objeto· en su acepción más amplia,
como la utiliza Freud y por comodidad de exposición, es decir, la del otro
en tanto amado, deseado y perdido. Ahora bien, recordamos que, con to­
da rigurosidad, la palabra objeto designa tan sólo el rasgo saliente del
otro am~~o, deseadQ y perdido. Vuelvo a insistir, el objeto .es el rasgo sa­
liente una vez in8CI\to en el inconsciente, y no la persona del otro del
cual se separo ese rasgo. Esta precisión, que remite a la regla convenida
~n el lector en la página errad.: 145), es válida para todas las otras mo­
dalidades de identificación parcial.

146 www.esnips.com/web/Psique



y se disuelve en las huellas simbólicas de aquello que ya
no está. Les pido que retengan muy cuidadosamente esta
modalidad de identificación freudiana -la identificación
con el rasgo distintivo-, porque sobre este tipo de identi­
ficación apuntalará Lacan las bases de su propia teoría de
la identificación simbólica.

2. Identificación parcial con lo imagen global
del objeto. El caso de lo melancoUa

Una segunda modalidad de la identificación del yo
con un aspecto parcial del objeto concierne en este caso no
a un rasgo sino a lo imagen del objeto. Es decir que la re·
presentación inconsciente del objeto amado, deseado y
perdido es una imagen. Ahora bien, distingo dos tipos de
imágenes: o bien me identifico ---ilscribámoslo en primera
persona del singular, como si fuera el yo inconsciente el
que enunciara y hablara-"entonces, o bien me identifico
con el aspecto-imagen global del objeto amado, deseado o
perdido; o bien me identifico ~on el aspecto-imagen local
del mismo objeto. El mejor -ejemplo del primer caso
-identiflCacion con lo imailen global- es la identifica­
ción patológica que tiene lugar en la melancolía. 'Ibmemos
por ejemplo a aq~el niño cuya intensa adhesión por un
gato hizo de este último su compañero privilegiado en la
realidad íntima y cotidiana. Un día, el niño se entera de
la trágica muerte del animal; y una semana más tarde,
ante el asombro general, presenta una conducta bizarra.
Su cuerpo adopta un andar felino, lame, maúlla y se des­
plaza como un gato. Esta es una forma de identificación,
muy importante clínicamente, que se observa con fre­
cuencia en diversos síndromes melancólicos: el yo repro­
duce con fidelidad los perfiles y los movimientos de aquel
que lo abandonó, y de esta manera se convierte en el
igual de su imagen total. Esta notoria flexibilidad para
vestir la piel del otro se puede explicar fácilmente: su fun­
damento es el narcisismo. La imagen del objeto amado,
deseado y perdido, que el yo triste hace ahora suya, es en

www.esnips.com/web/Psique 147

y se disuelve en las huellas simbólicas de aquello que ya
no está. Les pido que retengan muy cuidadosamente esta
modalidad de identificación freudiana -la identificación
con el rasgo distintivo-, porque sobre este tipo de identi­
ficación apuntalará Lacan las bases de su propia teoría de
la identificación simbólica.

2. Identificación parcial con lo imagen global
del objeto. El caso de lo melancoUa

Una segunda modalidad de la identificación del yo
con un aspecto parcial del objeto concierne en este caso no
a un rasgo sino a lo imagen del objeto. Es decir que la re·
presentación inconsciente del objeto amado, deseado y
perdido es una imagen. Ahora bien, distingo dos tipos de
imágenes: o bien me identifico ---ilscribámoslo en primera
persona del singular, como si fuera el yo inconsciente el
que enunciara y hablara-"entonces, o bien me identifico
con el aspecto-imagen global del objeto amado, deseado o
perdido; o bien me identifico ~on el aspecto-imagen local
del mismo objeto. El mejor -ejemplo del primer caso
-identiflCacion con lo imailen global- es la identifica­
ción patológica que tiene lugar en la melancolía. 'Ibmemos
por ejemplo a aq~el niño cuya intensa adhesión por un
gato hizo de este último su compañero privilegiado en la
realidad íntima y cotidiana. Un día, el niño se entera de
la trágica muerte del animal; y una semana más tarde,
ante el asombro general, presenta una conducta bizarra.
Su cuerpo adopta un andar felino, lame, maúlla y se des­
plaza como un gato. Esta es una forma de identificación,
muy importante clínicamente, que se observa con fre­
cuencia en diversos síndromes melancólicos: el yo repro­
duce con fidelidad los perfiles y los movimientos de aquel
que lo abandonó, y de esta manera se convierte en el
igual de su imagen total. Esta notoria flexibilidad para
vestir la piel del otro se puede explicar fácilmente: su fun­
damento es el narcisismo. La imagen del objeto amado,
deseado y perdido, que el yo triste hace ahora suya, es en

www.esnips.com/web/Psique 147



realidad su propia imagen a la cual había investido como
si fuera la imagen del otro. El yo no encuentra otra piel
que aquella amada antaño, porque al amarla se reflejaba
en ella y se amaba a sí mismo. Si el niño melancólico se
hace hoy el gato, es sin duda porque la imagen de su gato
vivo era ya su propia imagen. Freud supo resumir el nar·
cisismo de la identificación melancólica en una célebre y
hermosa frase: "La sombra del objeto cae sobre el yo." La
sombra del objeto amado, deseado y perdido, su imagen y
al mismo tiempo imagen del yo, cae sobre el yo, lo recubre
y lo disuelve.·

3. Identificación parcial con la imagen local del objeto.
El caso de la histeria

Veamos ahora la tercera modalidad de la identifica·
ción parcial; el yo se identifica aquí con una imagen ya no
global sino local. Esta modalidad identificatoria la encono
traremos, modificada, en la teoría lacaniana con el nom­
bre de identificación imaginaria. El yo opera una identifi·
cación con la imagen del otro considerado sólo en tanto
que ser sexuado, o más exactamente con la imagen de la
parte sexual del otro, O mejor aun -siguiendo una expre­
sión de K Abraham- con la imagen local de la región
genital del otro. Esta expresión "región genital" es em·
pleada por Abraham para indicar el lugar imaginario del
sexo del otro, fuertemente investido por los pacientes his·
téricos en detrimento del resto de la imagen de la perso­
na. Como si el sujeto histérico focalizara y precipitara
todo su yo en el centro genital de la imagen del otro, anuo
lando el resto de la imagen. No obstante, Abraham tamo

• Más bien que disolverlo, habr1a que haber dicho que la sombra del
objeto diuido al yo en do. partes, una parte fuera de la sombra -llama­
da aupery6- que se desencadana c:onlra la otra parte que quedó en la
sombra, i~ntifJcade con el objeto perdido. er. Dostoyeusiey yel parrici­
dio (Op. cit. págs. 3009-3(10), como as! también PsicolO/lfa de las maso.
y andlisis dá ya (Op. cit. pág. 2588).

148 www.esnips.com/web/Psique

realidad su propia imagen a la cual había investido como
si fuera la imagen del otro. El yo no encuentra otra piel
que aquella amada antaño, porque al amarla se reflejaba
en ella y se amaba a sí mismo. Si el niño melancólico se
hace hoy el gato, es sin duda porque la imagen de su gato
vivo era ya su propia imagen. Freud supo resumir el nar·
cisismo de la identificación melancólica en una célebre y
hermosa frase: "La sombra del objeto cae sobre el yo." La
sombra del objeto amado, deseado y perdido, su imagen y
al mismo tiempo imagen del yo, cae sobre el yo, lo recubre
y lo disuelve.·

3. Identificación parcial con la imagen local del objeto.
El caso de la histeria

Veamos ahora la tercera modalidad de la identifica·
ción parcial; el yo se identifica aquí con una imagen ya no
global sino local. Esta modalidad identificatoria la encono
traremos, modificada, en la teoría lacaniana con el nom­
bre de identificación imaginaria. El yo opera una identifi·
cación con la imagen del otro considerado sólo en tanto
que ser sexuado, o más exactamente con la imagen de la
parte sexual del otro, O mejor aun -siguiendo una expre­
sión de K Abraham- con la imagen local de la región
genital del otro. Esta expresión "región genital" es em·
pleada por Abraham para indicar el lugar imaginario del
sexo del otro, fuertemente investido por los pacientes his·
téricos en detrimento del resto de la imagen de la perso­
na. Como si el sujeto histérico focalizara y precipitara
todo su yo en el centro genital de la imagen del otro, anuo
lando el resto de la imagen. No obstante, Abraham tamo

• Más bien que disolverlo, habr1a que haber dicho que la sombra del
objeto diuido al yo en do. partes, una parte fuera de la sombra -llama­
da aupery6- que se desencadana c:onlra la otra parte que quedó en la
sombra, i~ntifJcade con el objeto perdido. er. Dostoyeusiey yel parrici­
dio (Op. cit. págs. 3009-3(10), como as! también PsicolO/lfa de las maso.
y andlisis dá ya (Op. cit. pág. 2588).

148 www.esnips.com/web/Psique



bién reconoce la posibilidad inversa: el histérico se identi­
fica con la imagen total de la persona, pero desprovista de
sexo; como si a nivel de los genitales la imagen estuviera­
opacada por una mancha blanca. Ahora bien, ya sea que
estemos en presencia de un investimiento exclusivo y
polarizado en el emplazamiento genital, o de un investi­
miento global de la imagen con excepción del emplaza­
miento genital, siempre se tratará de una identificación
parcial puesto que está limitada siempre a una imagen
trunca. Ya que incluso en la última variante de la identifi­
cación con la imagen global de la persona con excepción
de' su región genital, se tratará de una imagen parcial.

A fin de ilustrar mejor esta modalidad identificato­
ria, observemos el ejemplo clínico de la histérica; nos será
muy útil para despejar con claridad las dos formas de
identificación parcial a la imagen local del objeto: ya sea a
su imagen reducida sólo al emplazamiento genital, y en­
tonces el objeto será percibido como sexualmente desea­
ble; ya sea a su imagen privada del emplazamiento geni­
tal, y en consecuencia el objeto será percibido como
sexualmente deseante en la medida en que al estar aguje­
reado tiende a completar su falta. Recordemos la inten­
sidad con que Dora puede tomar ambos roles complemen­
tarios jugados por la Sra. K (deseable) y por su padre
(deseante), en la escena de su propio fantasma histérico.
Primeramente, el rol en el cual la Sra. K se revela como
un objeto sexualmente deseable a los ojos del padre; la
Sra. K, entonces, es reducida a la dimensión exclusiva de
cosa sexual, de cosa sexualmente deseable para un aman­
te masculino.' Pero recíprocamente, Dora puede jugar

4 Esta cosa sexualmente deseable en la que se convierte la Sra. K.
es denominada [akJ por el psicoanálisis. Si retomamos la teor1a lacania~

na, la expresión completa sena "'falo imaginarlo-; imagiDarlo porque
esta cosa en la cual se diauelve la Sra. K. es el emplazamiento sexual
-región genital- percibido en la imagen del otro. Nos apoyamos en la
siguiente frase de Lacan: ·oo. el falo, o sea la imagen del pene, es negati­
vidad en su lugar en la imagen especular [del otror (wau,J.: Escritoo
2, Argentina, Siglo XXI, 1975, pág. 802).

www.esnips.com/web/Psique 149

bién reconoce la posibilidad inversa: el histérico se identi·
fica con la imagen total de la persona, pero desprovista de
sexo; como si a nivel de los genitales la imagen estuviera­
opacada por una mancha blanca. Ahora bien, ya sea que
estemos en presencia de un investimiento exclusivo y
polarizado en el emplazamiento genital, o de un investi·
miento global de la imagen con excepción del emplaza­
miento genital, siempre se tratará de una identificación
parcial puesto que está limitada siempre a una imagen
trunca. Ya que incluso en la última variante de la identifi­
cación con la imagen global de la persona con excepción
de' su región genital, se tratará de una imagen parcial.

A fin de ilustrar mejor esta modalidad identificato­
ria, observemos el ejemplo clínico de la histérica; nos será
muy útil para despejar con claridad las dos formas de
identificación parcial a la imagen local del objeto: ya sea a
su imagen reducida sólo al emplazamiento genital, y en­
tonces el objeto será percibido como sexualmente desea­
ble; ya sea a su imagen privada del emplazamiento genio
tal, y en consecuencia el objeto será percibido como
sexualmente deseante en la medida en que al estar aguje·
reado tiende a completar su falta. Recordemos la inten­
sidad con que Dora puede tomar ambos roles complemen­
tarios jugados por la Sra. K (deseable) y por su padre
(deseante), en la escena de su propio fantasma histérico.
Primeramente, el rol en el cual la Sra. K se revela como
un objeto sexualmente deseable a los ojos del padre; la
Sra. K, entonces, es reducida a la dimensión exclusiva de
cosa sexual, de cosa sexualmente deseable para un aman·
te masculino.' Pero recíprocamente, Dora puede jugar

4 Esta cosa sexualmente deseable en la que se convierte la Sra. K.
es denominada [akJ por el psicoanálisis. Si retomamos la teor1a lacania~

na, la expresión completa sena "'falo imaginarlo-; imagiDarlo porque
esta cosa en la cual se diauelve la Sra. K. es el emplazamiento sexual
-región genital- percibido en la imagen del otro. Nos apoyamos en la
siguiente frase de Lacan: ·oo. el falo, o sea la imagen del pene, es negati­
vidad en su lugar en la imagen especular [del otror (wau,J.: Escritoo
2, Argentina, Siglo XXI, 1975, pág. 802).

www.esnips.com/web/Psique 149



también el rol opuesto del deseante habitado por la falta;
entonces, se identifica con su padre deseando a una mu­
jer. Ahora bien, en este punto es importante aclarar que
el impulso de este movimiento identificatorio con el dese­
ante es imprimido por una tendencia fundamental del yo
histérico a identificarse no sólo con un deseante que bus­
ca, sino también con un deseante que goza buscando, un
deseante puro que goza estando en estado de deseo. Así,
la identificación más inmediata de Dora con el padre de­
seante forma parte de una línea tendida hacia el horizon­
te intangible en donde se encontraría por fin la esencia
enigmática de la femineidad. Por lo tanto, Dora intenta,
más allá de todos los límites, alcanzar a la Sra. K fantas­
mada ahora no ya como cosa deseable, sino como afectada
por el deseo más elevado, el misterioso deseo femenino,
puro deseo sin objeto asignable.

4. Identificación parcial con el objeto en tanto emoción.
El caso de la histeria

Para terminar nuestro recorrido freudiano, aborde­
mos ahora la última modalidad de la identificación par­
cial, apoyándonos nuevamente en otra variante de la
relación histérica con los objetos del deseo." Esta varian­
te, bastante inadmisible para el pensamiento, tiene sin
embargo una importancia clínica decisiva. En este caso, el
yo histérico se identifica no sólo con la imagen local del
objeto -ya sea la Sra. K sexualmente deseable, ya sea el
padre que desea a la dama- sino también con la
emoción del orgasmo fantasmado por Dora en el momento
de la unión de un hombre con una mujer. Ya en 1895,
Freud no dudaba en hacer del ataque histérico el equiva­
lente de un orgasmo. Cuando veáis desvapecerse a una
histérica no dudéis -afirmaba categóricamente Freud-,

ti Más tarde encontraremos esta variante en las categorias lacania.
nas con el nombre de identificación fantasmática.

150 www.esnips.com/web/Psique

también el rol opuesto del deseante habitado por la falta;
entonces, se identifica con su padre deseando a una mu­
jer. Ahora bien, en este punto es importante aclarar que
el impulso de este movimiento identificatorio con el dese­
ante es imprimido por una tendencia fundamental del yo
histérico a identificarse no sólo con un deseante que bus­
ca, sino también con un deseante que goza buscando, un
deseante puro que goza estando en estado de deseo. Así,
la identificación más inmediata de Dora con el padre de­
seante forma parte de una línea tendida hacia el horizon­
te intangible en donde se encontraría por fin la esencia
enigmática de la femineidad. Por lo tanto, Dora intenta,
más allá de todos los límites, alcanzar a la Sra. K fantas­
mada ahora no ya como cosa deseable, sino como afectada
por el deseo más elevado, el misterioso deseo femenino,
puro deseo sin objeto asignable.

4. Identificación parcial con el objeto en tanto emoción.
El caso de la histeria

Para terminar nuestro recorrido freudiano, aborde­
mos ahora la última modalidad de la identificación par­
cial, apoyándonos nuevamente en otra variante de la
relación histérica con los objetos del deseo." Esta varian­
te, bastante inadmisible para el pensamiento, tiene sin
embargo una importancia clínica decisiva. En este caso, el
yo histérico se identifica no sólo con la imagen local del
objeto -ya sea la Sra. K sexualmente deseable, ya sea el
padre que desea a la dama- sino también con la
emoción del orgasmo fantasmado por Dora en el momento
de la unión de un hombre con una mujer. Ya en 1895,
Freud no dudaba en hacer del ataque histérico el equiva­
lente de un orgasmo. Cuando veáis desvapecerse a una
histérica no dudéis -afirmaba categóricamente Freud-,

ti Más tarde encontraremos esta variante en las categorias lacania.
nas con el nombre de identificación fantasmática.

150 www.esnips.com/web/Psique



el sujeto no hace más que gozar, se identifica con la emo­
ción sexual compartida por los partenaires de la pareja
fantasmada; fantasmada, se entiende, en el dominio del
inconsciente. Ya no basta con afirmar que el yo histérico
se identifica con la imagen del otro sexualmente deseable,
ni con aquella del otro sexualmente deseante; hay que ir
aun más lejos y concl)lir -aunque ello parezca sorpren­
dente- que hay una asimilación perfecta del yo al hecho
mismo del goce de la pareja. ,

Debemos precisar aquí que, desde el punto de vista
metapsicológico, no podemos considerar esta identifica·
ción con el goce como una identificación del yo con una
forma de la representación inconsciente, como era el caso
en las anteriores categorías de identificaciones parciales.
En efecto, para ser estrictos, el goce no está representado
en el inconsciente, su representación falta y, en conse·
cuencia, la identificación del yo con el goce debe ser conce­
bida como una identificación del yo con una ausencia de
representación, y no con un aspecto de la representación.
En este caso de identificación histérica con el goce, ya no
podemos traducir el vocablo "objeto" por "representación
inconsciente", sino 'que debemos traducirlo por "falta de
representación". Entonces, afirmar que el yo se identifica
con el objeto en tanto emoción, significa aquí que el yo va
al lugar de un agujero en la trama de las representacio­
nes psíquicas inconscientes. Esta observación nos será
muy útil para comprender la identificación lacaniana ope­
rada en el seno de un fantasma.

Como quedó expuesto, en la unidad de una única en·
tidad clínica, la histeria, hallamos contenida la diversidad
de las tres variantes de la identificación del yo con un as·
pecto parcial del objeto. Ninguna otra estructura clínica
encierra una pluralidad tan neta de identificaciones par­
ciales, irreductibles entre sí y al mismo tiempo comple·
mentarias. En definitiva, la histeria consiste en la asun­
ción, uno a uno, de todos los lugares del cortejo sexual, de
todas las posiciones relativas al deseo. Todo sueño, sínto­
ma o fantasma histérico condensa y actualiza una triple
identificación: identificación con el objeto deseado, con el

www.esnips.com/web/Psique 151

el sujeto no hace más que gozar, se identifica con la emo­
ción sexual compartida por los partenaires de la pareja
fantasmada; fantasmada, se entiende, en el dominio del
inconsciente. Ya no basta con afirmar que el yo histérico
se identifica con la imagen del otro sexualmente deseable,
ni con aquella del otro sexualmente deseante; hay que ir
aun más lejos y concl)lir -aunque ello parezca sorpren­
dente- que hay una asimilación perfecta del yo al hecho
mismo del goce de la pareja. ,

Debemos precisar aquí que, desde el punto de vista
metapsicológico, no podemos considerar esta identifica·
ción con el goce como una identificación del yo con una
forma de la representación inconsciente, como era el caso
en las anteriores categorías de identificaciones parciales.
En efecto, para ser estrictos, el goce no está representado
en el inconsciente, su representación falta y, en conse·
cuencia, la identificación del yo con el goce debe ser conce­
bida como una identificación del yo con una ausencia de
representación, y no con un aspecto de la representación.
En este caso de identificación histérica con el goce, ya no
podemos traducir el vocablo "objeto" por "representación
inconsciente", sino 'que debemos traducirlo por "falta de
representación". Entonces, afirmar que el yo se identifica
con el objeto en tanto emoción, significa aquí que el yo va
al lugar de un agujero en la trama de las representacio­
nes psíquicas inconscientes. Esta observación nos será
muy útil para comprender la identificación lacaniana ope­
rada en el seno de un fantasma.

Como quedó expuesto, en la unidad de una única en·
tidad clínica, la histeria, hallamos contenida la diversidad
de las tres variantes de la identificación del yo con un as·
pecto parcial del objeto. Ninguna otra estructura clínica
encierra una pluralidad tan neta de identificaciones par­
ciales, irreductibles entre sí y al mismo tiempo comple·
mentarias. En definitiva, la histeria consiste en la asun­
ción, uno a uno, de todos los lugares del cortejo sexual, de
todas las posiciones relativas al deseo. Todo sueño, sínto­
ma o fantasma histérico condensa y actualiza una triple
identificación: identificación con el objeto deseado, con el

www.esnips.com/web/Psique 151



objeto deseante, y finalmente, identificación con el objeto
de goce de los dos amantes. Por lo tanto, a la pregunta
más general acerca de la naturaleza del objeto de la iden­
tificación histérica, habría que responder:! el objeto no es
la mmujer amada, ni el hombre amante, ni tampoco su
común emoción sexual, sino todo el\o conjunta y simultá­
neamente. En una palabra, el objeto central del deseo de
la histérica no es un objeto determinado sino la relación,
el intervalo que une a ambos partenaires de la pareja fan­
tasmada.

•
• •

Las catef10rías lacanianas de
la Identificación

Luego de este necesario esbozo de la teoría freudia­
na de la identificación, vayamos al enfoque lacaniano pro­
piamente dicho.

Ya dijimos que el concepto·lacaniano de identifica­
ción responde a una encrucijada teórica más radical que
la encrucijada freudiana. Para Lacan, la identificación de­
signa el nacimiento de un nuevo lugar, la emergencia de
una nueva instancia psíquica. De acuerdo con la natura­
leza de este lugar podemos distinguir dos categorías de
identificaciones: la primera está en el origen del sujeto
del inconsciente y la denominamos identificación simbóli­
ca; la segunda está en el origen del yo y la denominamos
identificación imaginaria. Debemos agregar, además, una
tercera categoría más particular que no concierne exacta­
mente a la producción de una nueva instancia, sino a la
institución de un complejo psíquico denominado fantas­
ma; consecuentemente, a esta última modalidad identifi­
catoria la l\amamos fantasmática.

Quisiera presentarles estas tres modalidades de la
identificación lacaniana, definiendo sucesivamente los

152 www.esnips.com/web/Psique

objeto deseante, y finalmente, identificación con el objeto
de goce de los dos amantes. Por lo tanto, a la pregunta
más general acerca de la naturaleza del objeto de la iden­
tificación histérica, habría que responder:! el objeto no es
la mmujer amada, ni el hombre amante, ni tampoco su
común emoción sexual, sino todo el\o conjunta y simultá­
neamente. En una palabra, el objeto central del deseo de
la histérica no es un objeto determinado sino la relación,
el intervalo que une a ambos partenaires de la pareja fan­
tasmada.

•
• •

Las catef10rías lacanianas de
la Identificación

Luego de este necesario esbozo de la teoría freudia­
na de la identificación, vayamos al enfoque lacaniano pro­
piamente dicho.

Ya dijimos que el concepto·lacaniano de identifica­
ción responde a una encrucijada teórica más radical que
la encrucijada freudiana. Para Lacan, la identificación de­
signa el nacimiento de un nuevo lugar, la emergencia de
una nueva instancia psíquica. De acuerdo con la natura­
leza de este lugar podemos distinguir dos categorías de
identificaciones: la primera está en el origen del sujeto
del inconsciente y la denominamos identificación simbóli­
ca; la segunda está en el origen del yo y la denominamos
identificación imaginaria. Debemos agregar, además, una
tercera categoría más particular que no concierne exacta­
mente a la producción de una nueva instancia, sino a la
institución de un complejo psíquico denominado fantas­
ma; consecuentemente, a esta última modalidad identifi­
catoria la l\amamos fantasmática.

Quisiera presentarles estas tres modalidades de la
identificación lacaniana, definiendo sucesivamente los

152 www.esnips.com/web/Psique



elementos intervinientes. Los componentes de la identifi­
cación simbólica son el significante y el sujeto del incons­
ciente; los de la identificación imaginaria son la imagen y
el yo; finalmente, los de la identificación fantasmática son
el sujeto del inconsciente y el objeto a. A lo largo de la de­
finición de estos elementos se irán esclareciendo las tres
categorías de la identificación.

*
* *

Identificación simbólica del sujeto con un
significante: nacimiento del sujeto

del inconsciente

Comencemos por el significante. ¿Qué es un signifi­
cante? El término significante no designa cosa alguna de
una realidad tangible y observable de modo directo; res­
ponde más bien a la necesidad del psicoanálisis de abs­
traer y de formalizar determinados hechos -éstos sí ob­
servable&- que se reproducen y se repiten con insistencia
a 10 largo de la vida. Un significante es una entidad es­
trictamente formal referida de modo indirecto a un hecho
que se repite, y definida por relaciones lógicas con otras
entidades igualmente significantes. En suma, la categoría
"significante" está determinada por tres referencias.

Un significante es una entidad forma!. O Primera­
mente, el significante es la referencia indirecta de un
hecho repetitivo observable, consistente en una equivoca­
ción o en un acto involuntario en la conducta conciente de
un individuo; El significante representa en el orden for­
mal y abstracto el hecho concreto de una confusión que
sorprende y excede al ser parlante~Por ejemplo, si cometo
un lapsus, puedo llamarlo significante porque no obstante
ser una manifestación producida en mí, sin embargo se
me escapa, me sorprende y revela a los otros y en ocasio-

www.esnips.com/web/Psique 153

elementos intervinientes. Los componentes de la identifi­
cación simbólica son el significante y el sujeto del incons­
ciente; los de la identificación imaginaria son la imagen y
el yo; finalmente, los de la identificación fantasmática son
el sujeto del inconsciente y el objeto a. A lo largo de la de­
finición de estos elementos se irán esclareciendo las tres
categorías de la identificación.

*
* *

Identificación simbólica del sujeto con un
significante: nacimiento del sujeto

del inconsciente

Comencemos por el significante. ¿Qué es un signifi­
cante? El término significante no designa cosa alguna de
una realidad tangible y observable de modo directo; res­
ponde más bien a la necesidad del psicoanálisis de abs­
traer y de formalizar determinados hechos -éstos sí ob­
servable&- que se reproducen y se repiten con insistencia
a 10 largo de la vida. Un significante es una entidad es­
trictamente formal referida de modo indirecto a un hecho
que se repite, y definida por relaciones lógicas con otras
entidades igualmente significantes. En suma, la categoría
"significante" está determinada por tres referencias.

Un significante es una entidad forma!. O Primera­
mente, el significante es la referencia indirecta de un
hecho repetitivo observable, consistente en una equivoca­
ción o en un acto involuntario en la conducta conciente de
un individuo; El significante representa en el orden for­
mal y abstracto el hecho concreto de una confusión que
sorprende y excede al ser parlante~Por ejemplo, si cometo
un lapsus, puedo llamarlo significante porque no obstante
ser una manifestación producida en mí, sin embargo se
me escapa, me sorprende y revela a los otros y en ocasio-

www.esnips.com/web/Psique 153



nes a mí mismo un sentido que hasta ese momento se
mantenía oculto. Por lo tanto, la primera referencia en la
definición de un significante remite al advenimiento de
una confusión reveladora de mi deseo; una confusión sur­
gida tan a propósito y tan oportunamente que se me ofre­
ce, fuera de mí, como mi propia verdad. Cabe observar
que el significante puede presentarse bajo una gran va­
riedad de formas indistintamente, o más bien que puede
formalizar una gran variedad de hechos. El significante
puede ser una palabra, un gesto, el detalle de un relato,
la inspiración de un poema, la creación de un cuadro, un
sueilo, incluso un sufrimiento o también un silencio. To­
das estas manifestaciones humanas pueden ser califica­
das legítimamente como significantes con la estricta con­
dición de que sean la expresión involuntaria de un ser
parlante.

Un significante jamás existe solo. O La segunda refe­
rencia del significante, que nos permitirá situar la identifi­
cación simbólica de modo más específico, es ya no fáctica
sino exclusivamente formal. Concierne a la articulación ló­
gica entre, por una parte un significante referido a un acto
no intencional tomado aisladamente en el momento de su
advenimiento, y por otra a todos los significantes que mar­
can otros actos semejantes pasados o por venir. El valor
formal de un significante radica en su pertenencia a una
serie de otros significantes, siendo cada uno de ellos la for­
malización abstracta de una confusión pasada o futura.
Por lo tanto el significante jamás existe solo, es siempre
uno entre otros. Hay un aforismo lacaniano que resume
bien esta relación formal entre un significante y la serie a
la cual pertenece: un significante sólo es significante para
otros significantes. Es decir que un significante sólo tiene
valor -valor formal entonces- si forma parte de un con­
,iunto de unidades idénticas a él. En consecuencia, cuando
califiquemos a talo cual equivocación como significante,
deberemos pensarla no como única y solitaria, sino contar­
la como un acontecimiento necesariamente enlazado a
otros acontecimientos del mismo orden.

154 www.esnips.com/web/Psique

nes a mí mismo un sentido que hasta ese momento se
mantenía oculto. Por lo tanto, la primera referencia en la
definición de un significante remite al advenimiento de
una confusión reveladora de mi deseo; una confusión sur­
gida tan a propósito y tan oportunamente que se me ofre­
ce, fuera de mí, como mi propia verdad. Cabe observar
que el significante puede presentarse bajo una gran va­
riedad de formas indistintamente, o más bien que puede
formalizar una gran variedad de hechos. El significante
puede ser una palabra, un gesto, el detalle de un relato,
la inspiración de un poema, la creación de un cuadro, un
sueilo, incluso un sufrimiento o también un silencio. To­
das estas manifestaciones humanas pueden ser califica­
das legítimamente como significantes con la estricta con­
dición de que sean la expresión involuntaria de un ser
parlante.

Un significante jamás existe solo. O La segunda refe­
rencia del significante, que nos permitirá situar la identifi­
cación simbólica de modo más específico, es ya no fáctica
sino exclusivamente formal. Concierne a la articulación ló­
gica entre, por una parte un significante referido a un acto
no intencional tomado aisladamente en el momento de su
advenimiento, y por otra a todos los significantes que mar­
can otros actos semejantes pasados o por venir. El valor
formal de un significante radica en su pertenencia a una
serie de otros significantes, siendo cada uno de ellos la for­
malización abstracta de una confusión pasada o futura.
Por lo tanto el significante jamás existe solo, es siempre
uno entre otros. Hay un aforismo lacaniano que resume
bien esta relación formal entre un significante y la serie a
la cual pertenece: un significante sólo es significante para
otros significantes. Es decir que un significante sólo tiene
valor -valor formal entonces- si forma parte de un con­
,iunto de unidades idénticas a él. En consecuencia, cuando
califiquemos a talo cual equivocación como significante,
deberemos pensarla no como única y solitaria, sino contar­
la como un acontecimiento necesariamente enlazado a
otros acontecimientos del mismo orden.

154 www.esnips.com/web/Psique



El sujeto del inconsciente es el nombre de una rela­
ción abstracta entre un signifICante y un conjunto de sig­
nifICantes. O La tercera referencia que define al signifi­
cante, más formal aun que la precedente, nos introducirá
de modo directo al centro del mecanismo de la identifica­
ción simbólica o, para ser más exactos, al nacimiento del
sujeto del inconsciente. Según Lacan, cuando un aconteci­
miento significante tiene lugar -articulado siempre a
otros significantes- se produce un efecto singular que ro­
ma el nombre de sujeto del inconsciente. A pesar de este
vocablo "sujeto" que se presta a confusiones, la expresión
lacaniana !'sujeto del inconsciente" no designa a la perso­
na que se equivoca al hablar ni tampoco a su yo canciente
o inconsciente, sino que nombra a una instancia suma­
mente abstracta y finalmente no subjetiva. El sujeto del
inconsciente es una función prácticamente semejante a
las funciones matemáticas, ya que, estrictamente, se defi­
ne en el marco de una correspondencia establecida entre
el acontecimiento significante actual y todos los otros
acontecimientos significantes pasados o por venir, ordena­
dos virtualmente en una serie articulada. Dicho de otra
manera, el sujeto del inconsciente es el nombre con el
cual designamos la experiencia concreta de una confusión
cuando pensamos dicha experiencia en el registro formal
y la contamos como un significante actual en su relación
con otros significantes virtuales. Entonces, el ser del suje­
to se reduciría a una pura relación entre un elemento y
un conjunto definido. Pero, ¿por qué denominar con el
nombre sujeto -vocablo que connota un sentido tan evo­
cativo- a una relación formal tan fríamente lógica? Es
justamente la respuesta a esta pregunta la que nos intro­
ducirá nuevamente en el mecanismo de la identificación
simbólica.

El sujeto del inconsciente es un rasgo ausente de mi
historia y que sin embargo la marca para siempre. O Co­
mencemos por examinar más cuidadosamente en qué con­
siste esta relación entre un significante actual y los otros
significantes virtuales. Si, estando ubicados justo en el
momento doloroso del advenimiento inesperado de un sin-

www.esnips.com/web/Psique 155

El sujeto del inconsciente es el nombre de una rela­
ción abstracta entre un signifICante y un conjunto de sig­
nifICantes. O La tercera referencia que define al signifi­
cante, más formal aun que la precedente, nos introducirá
de modo directo al centro del mecanismo de la identifica­
ción simbólica o, para ser más exactos, al nacimiento del
sujeto del inconsciente. Según Lacan, cuando un aconteci­
miento significante tiene lugar -articulado siempre a
otros significantes- se produce un efecto singular que ro­
ma el nombre de sujeto del inconsciente. A pesar de este
vocablo "sujeto" que se presta a confusiones, la expresión
lacaniana !'sujeto del inconsciente" no designa a la perso­
na que se equivoca al hablar ni tampoco a su yo canciente
o inconsciente, sino que nombra a una instancia suma­
mente abstracta y finalmente no subjetiva. El sujeto del
inconsciente es una función prácticamente semejante a
las funciones matemáticas, ya que, estrictamente, se defi­
ne en el marco de una correspondencia establecida entre
el acontecimiento significante actual y todos los otros
acontecimientos significantes pasados o por venir, ordena­
dos virtualmente en una serie articulada. Dicho de otra
manera, el sujeto del inconsciente es el nombre con el
cual designamos la experiencia concreta de una confusión
cuando pensamos dicha experiencia en el registro formal
y la contamos como un significante actual en su relación
con otros significantes virtuales. Entonces, el ser del suje­
to se reduciría a una pura relación entre un elemento y
un conjunto definido. Pero, ¿por qué denominar con el
nombre sujeto -vocablo que connota un sentido tan evo­
cativo- a una relación formal tan fríamente lógica? Es
justamente la respuesta a esta pregunta la que nos intro­
ducirá nuevamente en el mecanismo de la identificación
simbólica.

El sujeto del inconsciente es un rasgo ausente de mi
historia y que sin embargo la marca para siempre. O Co­
mencemos por examinar más cuidadosamente en qué con­
siste esta relación entre un significante actual y los otros
significantes virtuales. Si, estando ubicados justo en el
momento doloroso del advenimiento inesperado de un sin-

www.esnips.com/web/Psique 155



toma, volvemos a pensar en· todas las otras ocasiones en
que vivimos el mismo sufrimiento, entonces descubriría­
mos que, más allá de las circunstancias muy diferentes,
aparece un detalle invariablll que marca todos esos mo­
mentos de dolor. Lacan denomina a este elemento común,
a este signo distintivo que se repite en cada uno de los
acontecimientos significantes más allá de sus diferencias,
rasgo unano. Rasgo porque marca cada instante repetido;
unario porque es el Uno que unifica y reúne los diferentes
significantes sucesivos. No dejaremos de reconocer en es­
te término "rasgo" el mismo vocablo que Freud empleara
para caracterizar la identificación regresiva o la identifi­
cación del yo con el rasgo distintivo del objeto. Mientras
que Freud busca el yo en el rasgo que se repite y relacio­
na en un conjunto a seres amados, deseados y perdidos,
Lacan pasa a un. registro más abstracto, enumera a las
personas amadas y perdidas como significantes seriados,
aísla su rasgo común y, finalmente, encuentra el sujeto
del inconsciente. Por lo tanto, el sujeto del inconsciente no
es tan sólo el nombre de una relación entre un aconteci­
miento actual y otros acontecimientos virtuales, sino que
es el nombre de la marca invariablemente presente a lo
largo de una vida. El sujeto del inconsciente es más que
una relación, es en sí mismo el rasgo que unifica el con­
junto de los significantes.

La identificación simbólica consiste justamente en la
emergencia del sujeto del inconsciente, entendida como la
producción. de un rasgo singular que se distingue cuando
retomamos uno a uno todos los significantes de una histo­
ria. Por cierto, hubiéramos podido establecer el paralelo
con Freud y decir: mientras que Freud busca el yo en el
rasgo común a los objetos amados y perdidos, Lacan bus­
ca el sujeto en el rasgo común a los significantes. Esto hu­
biera sido legítimo, pero tan sólo a medias, ya que existe
una diferencia radical entre ambos autores. Lacan no sólo
se sitúa en el campo estricto de la lógica, sino que además
lleva el formalismo al punto de extraer el rasgo unificante
del conjunto al cual unifica. El rasgo, siendo un elemento
separado y exterior al conjunto por él unificado, jamás se-

156 www.esnips.com/web/Psique

toma, volvemos a pensar en· todas las otras ocasiones en
que vivimos el mismo sufrimiento, entonces descubriría­
mos que, más allá de las circunstancias muy diferentes,
aparece un detalle invariablll que marca todos esos mo­
mentos de dolor. Lacan denomina a este elemento común,
a este signo distintivo que se repite en cada uno de los
acontecimientos significantes más allá de sus diferencias,
rasgo unano. Rasgo porque marca cada instante repetido;
unario porque es el Uno que unifica y reúne los diferentes
significantes sucesivos. No dejaremos de reconocer en es­
te término "rasgo" el mismo vocablo que Freud empleara
para caracterizar la identificación regresiva o la identifi­
cación del yo con el rasgo distintivo del objeto. Mientras
que Freud busca el yo en el rasgo que se repite y relacio­
na en un conjunto a seres amados, deseados y perdidos,
Lacan pasa a un. registro más abstracto, enumera a las
personas amadas y perdidas como significantes seriados,
aísla su rasgo común y, finalmente, encuentra el sujeto
del inconsciente. Por lo tanto, el sujeto del inconsciente no
es tan sólo el nombre de una relación entre un aconteci­
miento actual y otros acontecimientos virtuales, sino que
es el nombre de la marca invariablemente presente a lo
largo de una vida. El sujeto del inconsciente es más que
una relación, es en sí mismo el rasgo que unifica el con­
junto de los significantes.

La identificación simbólica consiste justamente en la
emergencia del sujeto del inconsciente, entendida como la
producción. de un rasgo singular que se distingue cuando
retomamos uno a uno todos los significantes de una histo­
ria. Por cierto, hubiéramos podido establecer el paralelo
con Freud y decir: mientras que Freud busca el yo en el
rasgo común a los objetos amados y perdidos, Lacan bus­
ca el sujeto en el rasgo común a los significantes. Esto hu­
biera sido legítimo, pero tan sólo a medias, ya que existe
una diferencia radical entre ambos autores. Lacan no sólo
se sitúa en el campo estricto de la lógica, sino que además
lleva el formalismo al punto de extraer el rasgo unificante
del conjunto al cual unifica. El rasgo, siendo un elemento
separado y exterior al conjunto por él unificado, jamás se-

156 www.esnips.com/web/Psique



rá reconocido entre las unidades reunidas y enumerables.
Volviendo al ejemplo de aquel que piensa en su pasado y
cuenta la serie de los acontecimientos dolorosos que jalo­
naron su historia, es muy natural que olvide incluir el
rasgo distintivo que marca todos estos acontecimientos.
Sergio puede recordar muy bien su separación de Ana, la
ruptura con Laura y su divorcio con Sandra; sin embargo,
sólo muy tarde reconocerá cuánto se parecían estas tres
mujeres en el timbre de voz. Pero lo que es más importan­
te, probablemente nunca reconozca hasta qué punto resi­
día su propia singularidad, la identidad más íntima y des­
conocida de sí mismo, en esa singularidad percibida en
sus partenaires. Cuando Sergio enumera los momentos de
su vida, no sabe contarse a sí mismo, ya que en la cuenta
se olvida. Ahora bien, él sujeto del inconsciente es, preci­
samente, ese "sí mismo· olvidado en la cuenta. Sergio se
olvida ya que no puede darse cuenta de que es él mismo el
rasgo sonoro de la voz de las mujeres amadas, el rasgo
unario irremediablemente ausente de la cuenta. Puesto
que este rasgo no es pasible de ser contado, es llamado
por Lacan el Uno-en-menos. ¿En menos de qué? En menos
del conjunto contado. He aquI, pues, en qué consiste la
identificción simbólica: el sujeto del inconsciente está
identificado con un rasgo, siempre el mismo, que jalona
invariablemente una vida significante y que, no obstante,
éstá sustraído de esa vida. Precisamente, la identifica­
ción simbólica designa la producción del sujeto del
inconsciente como un sujeto en menos en una vida. For­
mulémoslo de otra manera respondiendo a la pregunta:
¿qué hay que entender por sujeto del inconsciente? El su­
jeto del inconsciente es un sujeto en menos en la vida de
alguien, el rasgo ausente, exterior a esta vida, y que sin
embargo la marca para siempre. Por lo tanto, la singula­
ridad de una vida significante está dada por una marca
que nos es exterior. Este es el modo que tenemos de exis­
tir en el inconsciente: existimos como una marca que nos
singulariza y de la cual, sin embargo, estamos desposeí­
dos. Justamente, es esta desposesión, esta sustracción de
nuestra vida de un rasgo único e íntimo denominado suje-

www.esnips.com/web/Psique 157

rá reconocido entre las unidades reunidas y enumerables.
Volviendo al ejemplo de aquel que piensa en su pasado y
cuenta la serie de los acontecimientos dolorosos que jalo­
naron su historia, es muy natural que olvide incluir el
rasgo distintivo que marca todos estos acontecimientos.
Sergio puede recordar muy bien su separación de Ana, la
ruptura con Laura y su divorcio con Sandra; sin embargo,
sólo muy tarde reconocerá cuánto se parecían estas tres
mujeres en el timbre de voz. Pero lo que es más importan­
te, probablemente nunca reconozca hasta qué punto resi­
día su propia singularidad, la identidad más íntima y des­
conocida de sí mismo, en esa singularidad percibida en
sus partenaires. Cuando Sergio enumera los momentos de
su vida, no sabe contarse a sí mismo, ya que en la cuenta
se olvida. Ahora bien, él sujeto del inconsciente es, preci­
samente, ese "sí mismo· olvidado en la cuenta. Sergio se
olvida ya que no puede darse cuenta de que es él mismo el
rasgo sonoro de la voz de las mujeres amadas, el rasgo
unario irremediablemente ausente de la cuenta. Puesto
que este rasgo no es pasible de ser contado, es llamado
por Lacan el Uno-en-menos. ¿En menos de qué? En menos
del conjunto contado. He aquI, pues, en qué consiste la
identificción simbólica: el sujeto del inconsciente está
identificado con un rasgo, siempre el mismo, que jalona
invariablemente una vida significante y que, no obstante,
éstá sustraído de esa vida. Precisamente, la identifica­
ción simbólica designa la producción del sujeto del
inconsciente como un sujeto en menos en una vida. For­
mulémoslo de otra manera respondiendo a la pregunta:
¿qué hay que entender por sujeto del inconsciente? El su­
jeto del inconsciente es un sujeto en menos en la vida de
alguien, el rasgo ausente, exterior a esta vida, y que sin
embargo la marca para siempre. Por lo tanto, la singula­
ridad de una vida significante está dada por una marca
que nos es exterior. Este es el modo que tenemos de exis­
tir en el inconsciente: existimos como una marca que nos
singulariza y de la cual, sin embargo, estamos desposeí­
dos. Justamente, es esta desposesión, esta sustracción de
nuestra vida de un rasgo único e íntimo denominado suje-

www.esnips.com/web/Psique 157



to, lo que cond~o a Lacan a utilizar el término privación:
en el inconsciente, la vida está privada del rasgo simbóli­
co que desde afuera la singulariza, es decir, privada del
sujeto del inconsciente.

*
* *

A fin de disipar algunos malentendidos terminológi­
cos, me gustaría recordar brevemente las otras fórmulas
con las cuales los psicoanalistas lacanianos nombran al
rasgo unario. Cada una de las siguientes expresiones:
ideal del yo y falo, sitúa el rasgo unario en un contexto di­
ferente y, en consecuencia, concibe de modo distinto la
identificación simbólica. Cuando esta instancia es llama­
da rasgo unarlo, la inscribimos en el contexto de la repeti­
ción de los significantes; cuando se la nombra ideal del
yo, la pensamos como el referente constante que regula
las sucesivas identificaciones del yo con las imágenes; y
finalmente, cuando se la denomina falo, la concebimos co­
mo el referente que ordena las distintas modalidades de
satisfacción sexual. En suma, se trata siempre de la mis­
ma instancia exterior al conjunto por ella regulado, ya la
cual le damos el nombre de rasgo unarÚJ cuando el con­
junto de que se trata es un conjunto de significantes, el de
ideal del yo cuando el conjunto es el de las imágenes y fi­
nalmente el de falo cuando el conjunto es el de los dife­
rentes modos que adopta la sexualidad.

*
* *

Identificación imaginaria del yo con la imagen del
otro: nacimiento del yo,

Abordemos ahora el modo de identificación que de·
nominamos imaginaria y que determina la estructura del
yo. Una vez más, encontramos la encrucijada teórica que

158 www.esnips.com/web/Psique

to, lo que cond~o a Lacan a utilizar el término privación:
en el inconsciente, la vida está privada del rasgo simbóli­
co que desde afuera la singulariza, es decir, privada del
sujeto del inconsciente.

*
* *

A fin de disipar algunos malentendidos terminológi­
cos, me gustaría recordar brevemente las otras fórmulas
con las cuales los psicoanalistas lacanianos nombran al
rasgo unario. Cada una de las siguientes expresiones:
ideal del yo y falo, sitúa el rasgo unario en un contexto di­
ferente y, en consecuencia, concibe de modo distinto la
identificación simbólica. Cuando esta instancia es llama­
da rasgo unarlo, la inscribimos en el contexto de la repeti­
ción de los significantes; cuando se la nombra ideal del
yo, la pensamos como el referente constante que regula
las sucesivas identificaciones del yo con las imágenes; y
finalmente, cuando se la denomina falo, la concebimos co­
mo el referente que ordena las distintas modalidades de
satisfacción sexual. En suma, se trata siempre de la mis­
ma instancia exterior al conjunto por ella regulado, ya la
cual le damos el nombre de rasgo unarÚJ cuando el con­
junto de que se trata es un conjunto de significantes, el de
ideal del yo cuando el conjunto es el de las imágenes y fi­
nalmente el de falo cuando el conjunto es el de los dife­
rentes modos que adopta la sexualidad.

*
* *

Identificación imaginaria del yo con la imagen del
otro: nacimiento del yo,

Abordemos ahora el modo de identificación que de·
nominamos imaginaria y que determina la estructura del
yo. Una vez más, encontramos la encrucijada teórica que

158 www.esnips.com/web/Psique



condujo a Lacan a designar con el nombre de identifica­
ción al proceso de formación de una instancia psíquica
nueva, en este caso el yo. En el momento inaugural de es­
te proceso formador, denominado por Lacan estadio del
espejo, el yo es antes que nada un bosquejo, la huella que
dejó en el nifio una excepcional experiencia perceptiva.
En ese momento el nIDO está capturado como no volverá a
estarlo jamás por el impacto fulgurante que provoca en él
la visión global de su imagen reflejada en el espejo. En
ese momento, y sólo en ese momento, el yo es solamente
la huella del contorno de la imagen unitaria del nifio, el
boceto -simplemente una Iínea- de la forma humana
del hombrecito.* Esta estructura originalmente vaCÍa que
denominamos yo-boceto se irá consolidando a medida que
aparezcan otras experiencias imaginarias, ya no globales
sino parciales. Este primer yo-boceto será el marco sim·
bólico que contendrá todas las imágenes sucesivamente
percibidas constitutivas del yo-imaginario.

En la teoría lacaniana el yo-imaginario no se confun·
de con la conciencia de sí, ni con una de las tres instan·
cias tópicas despejadas por Freud (yo, superyó, ello), sino
que se define como una estratificación incesante de imá­
genes inscritas continuamente en nuestro inconsciente.
Para comprender lo que es el yo y cómo se forma a lo lar·
go de las sucesivas identificaciones imaginarias, hay que
admitir primero que, para el psicoanálisis, el mundo exte·
rior no está compuesto por cosas y por seres sino que está
compuesto fundamentalmente por imágenes. Cuando
creernos percibir un objeto, nuestro yo sólo percibe la ima­
gen del objeto. Así, entre el yo que se nutre de imágenes y

• Para ser rigurosos debelJ108 establecer una precisióD. Lacan consi·
deraba el estadio del espejo como formador del yo (Je) y no del yo (moO
romo se podría interpretar a partir del texto. Nuestro texto no se contra­
dice con la teoría de Lacan, con la condición de que se comprenda correc­
tamente que denominalD08 yo (Je) a este primer boceto del yo (moi) que
más tarde se transforma en una instancia simbólica representativa del
sujeto del inconsciente.

www.esnips.com/web/Psique 159

condujo a Lacan a designar con el nombre de identifica­
ción al proceso de formación de una instancia psíquica
nueva, en este caso el yo. En el momento inaugural de es­
te proceso formador, denominado por Lacan estadio del
espejo, el yo es antes que nada un bosquejo, la huella que
dejó en el nifio una excepcional experiencia perceptiva.
En ese momento el nIDO está capturado como no volverá a
estarlo jamás por el impacto fulgurante que provoca en él
la visión global de su imagen reflejada en el espejo. En
ese momento, y sólo en ese momento, el yo es solamente
la huella del contorno de la imagen unitaria del nifio, el
boceto -simplemente una Iínea- de la forma humana
del hombrecito.* Esta estructura originalmente vaCÍa que
denominamos yo-boceto se irá consolidando a medida que
aparezcan otras experiencias imaginarias, ya no globales
sino parciales. Este primer yo-boceto será el marco sim·
bólico que contendrá todas las imágenes sucesivamente
percibidas constitutivas del yo-imaginario.

En la teoría lacaniana el yo-imaginario no se confun·
de con la conciencia de sí, ni con una de las tres instan·
cias tópicas despejadas por Freud (yo, superyó, ello), sino
que se define como una estratificación incesante de imá­
genes inscritas continuamente en nuestro inconsciente.
Para comprender lo que es el yo y cómo se forma a lo lar·
go de las sucesivas identificaciones imaginarias, hay que
admitir primero que, para el psicoanálisis, el mundo exte·
rior no está compuesto por cosas y por seres sino que está
compuesto fundamentalmente por imágenes. Cuando
creernos percibir un objeto, nuestro yo sólo percibe la ima­
gen del objeto. Así, entre el yo que se nutre de imágenes y

• Para ser rigurosos debelJ108 establecer una precisióD. Lacan consi·
deraba el estadio del espejo como formador del yo (Je) y no del yo (moO
romo se podría interpretar a partir del texto. Nuestro texto no se contra­
dice con la teoría de Lacan, con la condición de que se comprenda correc­
tamente que denominalD08 yo (Je) a este primer boceto del yo (moi) que
más tarde se transforma en una instancia simbólica representativa del
sujeto del inconsciente.

www.esnips.com/web/Psique 159



el mundo -fuente de imágenes- se extiende una dimen­
sión imaginaria única, sin fronteras, en la cual el mundo
y el yo son una sola y misma cosa hecha de imágenes. Si
aceptamos estas premisas lacanianas, reconoceremos que,
tratándose del yo, la distinción interior/ll.xterior queda
abolida: el yo se aloja allí en la imagen exterior en apa­
riencia, la de mi semejante por ejemplo, más bien que en
el sentimiento consciente de mí mismo.

Sin embargo, las imágenes constitutivas del yo-ima­
ginario no son imágenes cualesquiera. Para Lacan, el yo
se estructura siguiendo una estratificación bien ordenada
de imágenes sucesivas, siendo cada una de ellas percibida
con la pasión del odio, del amor y de la ignorancia. El yo
sólo se identifica de modo selectivo con las imágenes en
las cuales se reconoce, es decir, con imágenes pregnantes
que con mayor o menor proximidad evocan apasionada­
mente la figura humana del otro, su semejante. Pero,
¿qué es lo que enlaza afectivamente al yo con estas imá­
genes elegidas del otro, convertidas en su única sustan­
cia? No basta con definir al yo como el precipitado de las
imágenes devueltas por otro, es preciso además circuns­
cribir lo que de estas imágenes lo cautivan con pasión
hasta constituirlo.

La única cosa que cautiva, atrae y aliena al yo en la
imagen del otro es precisamente aquello que no se percibe
en la imagen, a saber, la parte sexual de ese otro. La ver­
dadera captación imaginaria del yo no es aquella operada
por la imagen sino por la parte no. perceptible, negativiza­
da de la imagen. Es con esta parte agujereada en la ima­
gen con la que el yo se identifica realmente. Con esto es
con lo que quisiéramos concluir: la identificaci.ón imagina­
ria que da origen al yo es más que una serie de imágenes
sucesivas, es, fundamentalmente, la fusión del yo con la
parte agujereada de la imagen del semejante.

*
* *

160 www.esnips.com/web/Psique

el mundo -fuente de imágenes- se extiende una dimen­
sión imaginaria única, sin fronteras, en la cual el mundo
y el yo son una sola y misma cosa hecha de imágenes. Si
aceptamos estas premisas lacanianas, reconoceremos que,
tratándose del yo, la distinción interior/ll.xterior queda
abolida: el yo se aloja allí en la imagen exterior en apa­
riencia, la de mi semejante por ejemplo, más bien que en
el sentimiento consciente de mí mismo.

Sin embargo, las imágenes constitutivas del yo-ima­
ginario no son imágenes cualesquiera. Para Lacan, el yo
se estructura siguiendo una estratificación bien ordenada
de imágenes sucesivas, siendo cada una de ellas percibida
con la pasión del odio, del amor y de la ignorancia. El yo
sólo se identifica de modo selectivo con las imágenes en
las cuales se reconoce, es decir, con imágenes pregnantes
que con mayor o menor proximidad evocan apasionada­
mente la figura humana del otro, su semejante. Pero,
¿qué es lo que enlaza afectivamente al yo con estas imá­
genes elegidas del otro, convertidas en su única sustan­
cia? No basta con definir al yo como el precipitado de las
imágenes devueltas por otro, es preciso además circuns­
cribir lo que de estas imágenes lo cautivan con pasión
hasta constituirlo.

La única cosa que cautiva, atrae y aliena al yo en la
imagen del otro es precisamente aquello que no se percibe
en la imagen, a saber, la parte sexual de ese otro. La ver­
dadera captación imaginaria del yo no es aquella operada
por la imagen sino por la parte no. perceptible, negativiza­
da de la imagen. Es con esta parte agujereada en la ima­
gen con la que el yo se identifica realmente. Con esto es
con lo que quisiéramos concluir: la identificaci.ón imagina­
ria que da origen al yo es más que una serie de imágenes
sucesivas, es, fundamentalmente, la fusión del yo con la
parte agujereada de la imagen del semejante.

*
* *

160 www.esnips.com/web/Psique



Retomemos puntualmente nuestras principales pro­
posiciones acerca de la identificación imaginaria:

• El yo imaginario se forma en el interior del marco
del "yo (je)" simbólico inaugurado en el momento del esta­
dio del espejo.

• Para el yo, el mundo no es más que imágenes. Por
lo tanto, hay continuidad y constancia entre él y el mun­
do. El yo se aloja allí, en la imagen exterior en apariencia,
y el mundo está en el yo, en la imagen más íntima en apa­
riencia.

• No todas las imágenes del mundo son constituti­
vas del yo. El yo sólo percibe las imágenes en las cuales se
reconoce, es decir, imágenes pregnantes que con mayor o
menor proximidad evocan apasionadamente la figura hu­
mana del otro, su semejante.

• La parte imaginaria del semejante que atrae la
percepción del yo y lo aliena no es, hablando con propie­
dad, la forma humana en general sino todo aquello de la
imagen que está connotado como sexual.

• El narcisismo inherente a la identificación imagi­
naria del yo no se reduce a la simple fórmula "amarse a sí
mismo a través de la imagen del otro". El yo-Narci80 de­
bería definirse más bien según la fórmula: "amarse a sí
mismo como se ama el sexo de la imagen del otro", o de
modo más directo, "me amo como amo a mi sexo".

En suma, el yo sólo se forma en las imágenes preg­
nantes que con mayor o menor proximidad le permitan
volver sobre sí mismo y confirmar su naturaleza imagina­
ria de ser sexual.

•
• •

Identificación fantasmática del sujeto con el
objeto: nacimiento de un complejo psíquico

denominado fantasma

Para terminar, trataremos este tercer modo de iden­
tificación parcial que define la estructura del fantasma

www.esnips.com/web/Psique 161

Retomemos puntualmente nuestras principales pro­
posiciones acerca de la identificación imaginaria:

• El yo imaginario se forma en el interior del marco
del "yo (je)" simbólico inaugurado en el momento del esta­
dio del espejo.

• Para el yo, el mundo no es más que imágenes. Por
lo tanto, hay continuidad y constancia entre él y el mun­
do. El yo se aloja allí, en la imagen exterior en apariencia,
y el mundo está en el yo, en la imagen más íntima en apa­
riencia.

• No todas las imágenes del mundo son constituti­
vas del yo. El yo sólo percibe las imágenes en las cuales se
reconoce, es decir, imágenes pregnantes que con mayor o
menor proximidad evocan apasionadamente la figura hu­
mana del otro, su semejante.

• La parte imaginaria del semejante que atrae la
percepción del yo y lo aliena no es, hablando con propie­
dad, la forma humana en general sino todo aquello de la
imagen que está connotado como sexual.

• El narcisismo inherente a la identificación imagi­
naria del yo no se reduce a la simple fórmula "amarse a sí
mismo a través de la imagen del otro". El yo-Narci80 de­
bería definirse más bien según la fórmula: "amarse a sí
mismo como se ama el sexo de la imagen del otro", o de
modo más directo, "me amo como amo a mi sexo".

En suma, el yo sólo se forma en las imágenes preg­
nantes que con mayor o menor proximidad le permitan
volver sobre sí mismo y confirmar su naturaleza imagina­
ria de ser sexual.

•
• •

Identificación fantasmática del sujeto con el
objeto: nacimiento de un complejo psíquico

denominado fantasma

Para terminar, trataremos este tercer modo de iden­
tificación parcial que define la estructura del fantasma

www.esnips.com/web/Psique 161



inconsciente. Para Lacan, lUl amplio espectro de forma­
ciones clínicas que van desde los ensuellos diumos hasta
algunos delirios, se explicaría siguiendo lUla matriz for­
mal compuesta por dos términos: el sujeto del inconscien­
te cuyo estatuto de entidad formal acabarnos de justificar,
y el objeto, caracterizado hasta este momento corno siendo
la emoción sexual con la cual se identifica el yo histérico,
y que ahora vamos a definir mejor. La relación entre estos
dos términos se reduce, en 10 esencial, a lUla asimilación
del lUlO al otro, expresada por la fórmula $ Oa; en donde
el losange indica la operación misma de la identificación
del sujeto con el objeto.

A fin de comprender la naturaleza de este objeto a
con el cual se identifica el sujeto, y así conocer el principal
resorte de la identificación fantasmática, tornemos el
ejemplo de lUl fantasma que se exprese no por medio del
relato de un paciente en cura analítica, sino mediante
lUla acción motriz efectuada concretamente en el espacio
y el tiempo. Cabe observar que el fantasma inconsciente
puede manifestarse tanto por la intermediación de pala­
bras corno, de modo más directo, bajo la forma de lUl ac­
cionar. Veamos el caso de un nitlo de diez aIIos sujeto a
frecuentes accesos de cólera, presa de lUla gran excitación
motriz y capaz de destruir el primer objeto al alcance de
su mano. Durante esos momentos marcados por gritos y
llantos, amenaza a sus padres con matarse con lUl cuchi­
llo o con arrojarse por la ventana; amenaza que en varias
ocasiones intentó llevar a cabo.

Planteémonos ahora la pregunta: en esta corta evo­
cación clínica, ¿dónde reconocer el lugar del objeto a, y có­
mo explicar la identificación fantasmática? Pa~ situar
correctamente el objeto, nos es preciso ante todo distin­
guir con claridad el afecto dominante en lUl fantasma
(aquí el odio y la cólera manifiestos) y la tensión pstquica
inconsciente no observable, en el origen del fantasma. En
lo que respecta a esta última, seamos más exactos. La
j ..in que la actividad pulsional busca descargar a tra­
1és del fantasma exteriorizado mediante la agitación mo­
triz sigue en realidad lUl doble destino. Por una parte, es

162 www.esnips.com/web/Psique

inconsciente. Para Lacan, lUl amplio espectro de forma­
ciones clínicas que van desde los ensuellos diumos hasta
algunos delirios, se explicaría siguiendo lUla matriz for­
mal compuesta por dos términos: el sujeto del inconscien­
te cuyo estatuto de entidad formal acabarnos de justificar,
y el objeto, caracterizado hasta este momento corno siendo
la emoción sexual con la cual se identifica el yo histérico,
y que ahora vamos a definir mejor. La relación entre estos
dos términos se reduce, en 10 esencial, a lUla asimilación
del lUlO al otro, expresada por la fórmula $ Oa; en donde
el losange indica la operación misma de la identificación
del sujeto con el objeto.

A fin de comprender la naturaleza de este objeto a
con el cual se identifica el sujeto, y así conocer el principal
resorte de la identificación fantasmática, tornemos el
ejemplo de lUl fantasma que se exprese no por medio del
relato de un paciente en cura analítica, sino mediante
lUla acción motriz efectuada concretamente en el espacio
y el tiempo. Cabe observar que el fantasma inconsciente
puede manifestarse tanto por la intermediación de pala­
bras corno, de modo más directo, bajo la forma de lUl ac­
cionar. Veamos el caso de un nitlo de diez aIIos sujeto a
frecuentes accesos de cólera, presa de lUla gran excitación
motriz y capaz de destruir el primer objeto al alcance de
su mano. Durante esos momentos marcados por gritos y
llantos, amenaza a sus padres con matarse con lUl cuchi­
llo o con arrojarse por la ventana; amenaza que en varias
ocasiones intentó llevar a cabo.

Planteémonos ahora la pregunta: en esta corta evo­
cación clínica, ¿dónde reconocer el lugar del objeto a, y có­
mo explicar la identificación fantasmática? Pa~ situar
correctamente el objeto, nos es preciso ante todo distin­
guir con claridad el afecto dominante en lUl fantasma
(aquí el odio y la cólera manifiestos) y la tensión pstquica
inconsciente no observable, en el origen del fantasma. En
lo que respecta a esta última, seamos más exactos. La
j ..in que la actividad pulsional busca descargar a tra­
1és del fantasma exteriorizado mediante la agitación mo­
triz sigue en realidad lUl doble destino. Por una parte, es

162 www.esnips.com/web/Psique



descargada, en efecto, al transformarse en fuerza muscu­
lar y, por otra, permanece a la espera, errante en el espa­
cio psíquico. Una parte, entonces, es metabolizada en fan­
tasma y la otra permanece como un resto irreductible que
alimenta y arrastra continuamente a la pulsión por la vía
de la descarga, es decir por la vía de producir nuevos fan­
tasmas. Digamos en un primer acercamiento que el obje­
to, según Lacan el objeto a, coincidiría justamente con ese
plus de energía constante, no convertible en fantasma,
pero no obstante causa de fantasmas por venir.

Volvamos a situar el lugar del objeto pero cambiando
de perspectiva. Ubiquémonos ahora desde el punto de vís­
ta no ya de la causa y del origen sino de la función del
fantasma como producto psíquico ya elaborado. En efecto,
el fantasma es una formación psíquica, un producto desti­
nado a mantener -a la manera de un selluele>- el empu­
je de la pulsión, y de esta manera a evitar que la pulsión
alcance el límite hipotético de un goce intolerable que sig­
nificaría la descarga total de la energía pulsiona1. Así, la
función del fantasma inconsciente es la de impedir el ac­
ceso a un goce absoluto y la de satisfacer parcialmente a
la pulsión, a costa de mantener siempre vivo ese exceden­
te de energía que el fantasma no logró canalizar. Como si
en el momento del acceso, el nmo del fantasma exclama·
ra: "¡Prefiero dejarme llevar por la pulsión de destruir o
destruirme, y mantener en mí una excitación inextingui­
ble, antes de disolverme en el vaciamiento sin límite de
una descarga pulsional completa!" O también: "Prefiero
sufrir en mi acceso y satisfacer la pulsión de modo parcial
antes que desaparecer bajo el peso de un sufrimiento infi­
nito." En una palabra, el fantasma es una defensa, una
protección del yo del nillo contra el temor de aniquila­
miento representado por la descarga total de sus pulsio­
nes.Esto al precio de hacerlo sufrir al arrastrarlo a una
crisis motriz eventualmente peligrosa, y sin que jamás
quede por completo resuelta una fuerza pulsional siempre
activa.

Pero el objeto no es tan sólo un excedente de energía
pulsional a la deriva, que está en el origen de diversas

www.esnips.com/web/Psique 163

descargada, en efecto, al transformarse en fuerza muscu­
lar y, por otra, permanece a la espera, errante en el espa­
cio psíquico. Una parte, entonces, es metabolizada en fan­
tasma y la otra permanece como un resto irreductible que
alimenta y arrastra continuamente a la pulsión por la vía
de la descarga, es decir por la vía de producir nuevos fan­
tasmas. Digamos en un primer acercamiento que el obje­
to, según Lacan el objeto a, coincidiría justamente con ese
plus de energía constante, no convertible en fantasma,
pero no obstante causa de fantasmas por venir.

Volvamos a situar el lugar del objeto pero cambiando
de perspectiva. Ubiquémonos ahora desde el punto de vís­
ta no ya de la causa y del origen sino de la función del
fantasma como producto psíquico ya elaborado. En efecto,
el fantasma es una formación psíquica, un producto desti­
nado a mantener -a la manera de un selluele>- el empu­
je de la pulsión, y de esta manera a evitar que la pulsión
alcance el límite hipotético de un goce intolerable que sig­
nificaría la descarga total de la energía pulsiona1. Así, la
función del fantasma inconsciente es la de impedir el ac­
ceso a un goce absoluto y la de satisfacer parcialmente a
la pulsión, a costa de mantener siempre vivo ese exceden­
te de energía que el fantasma no logró canalizar. Como si
en el momento del acceso, el nmo del fantasma exclama·
ra: "¡Prefiero dejarme llevar por la pulsión de destruir o
destruirme, y mantener en mí una excitación inextingui­
ble, antes de disolverme en el vaciamiento sin límite de
una descarga pulsional completa!" O también: "Prefiero
sufrir en mi acceso y satisfacer la pulsión de modo parcial
antes que desaparecer bajo el peso de un sufrimiento infi­
nito." En una palabra, el fantasma es una defensa, una
protección del yo del nillo contra el temor de aniquila­
miento representado por la descarga total de sus pulsio­
nes.Esto al precio de hacerlo sufrir al arrastrarlo a una
crisis motriz eventualmente peligrosa, y sin que jamás
quede por completo resuelta una fuerza pulsional siempre
activa.

Pero el objeto no es tan sólo un excedente de energía
pulsional a la deriva, que está en el origen de diversas

www.esnips.com/web/Psique 163



formaciones psíquicas. Es, ante todo, una tensi6n de na­
turaleza sexual, en la medida en que está enlazada a una
fuente corporal erogena, a una parte erotizada del cuerpo,
presente siempre en el seno de un fantasma. En el ejem­
plo clínico que nos ocupa, la satisfacci6n pulsiOJial -o
más bien la parte de energía descargada- se hace posible
gracias a la movilizaci6n del conjunto de los músculos
que, con ocasi6n del acceso motor, se convierten en la re­
gi6n corporal eminentemente sexualizada. Pongámonos
de acuerdo. Ya sea que la tensi6n pulsional sea transfor­
mada en fuerza muscular o que, por el contrario, per­
manezca no utilizada (objeto a), en el fondo es siempre de
naturaleza sexual. La zona er6gena del cuerpo marca con
su sexualidad tanto el plus de energía no convertido como
la energía descargada.

En consecuencia, el objeto a adoptará diferentes as­
pectos y llevará diferentes denominaciones según sea la
zona erogena del cuerpo prevalente en el fantasma. Si la
zona er6gena dominante es la boca, el objeto a tomará la
figura del seno y el fantasma se llamará fantasma oral; si
la zona es el ano el objeto tomará la forma excremental y
el fantasma será caracterizado como un fantasma anal; si
la regi6n erogena está localizada en el ojo, el objeto reves­
tirá la figura de la mirada y el fantasma será denominado
"fantasma esc6pico"; etcétera. En el caso clínico de este
nmo destructor y autodestructor, la fuente erogena domi­
nante corresponde a toda la masa muscular, el objeto
toma la forma del dolor inconsciente, y finalmente el fan­
tasma se denomina fantasma sadomasoquista. En suma,
las crisis de cólera sufridas por el niño actualizan un fan­
tasma organizado en tomo a este objeto central a que es
el goce inconsciente de sentir dolor.

Pero una vez dicho todo esto, ¿cuál es el lugar de la
identificaci6n en el fantasma? Anteriormente, subraya­
mos que el mecanismo estructurante de un fantasma se
resume en la identificaci6n del sujeto con el objeto. Soste­
ner que el sujeto se identifica con el objeto ~ Oa), o que
en el fantasma el sujeto es el objeto, significa, sencilla­
mente, que en el momento de la aparici6n de una forma-

164 www.esnips.com/web/Psique

formaciones psíquicas. Es, ante todo, una tensi6n de na­
turaleza sexual, en la medida en que está enlazada a una
fuente corporal erogena, a una parte erotizada del cuerpo,
presente siempre en el seno de un fantasma. En el ejem­
plo clínico que nos ocupa, la satisfacci6n pulsiOJial -o
más bien la parte de energía descargada- se hace posible
gracias a la movilizaci6n del conjunto de los músculos
que, con ocasi6n del acceso motor, se convierten en la re­
gi6n corporal eminentemente sexualizada. Pongámonos
de acuerdo. Ya sea que la tensi6n pulsional sea transfor­
mada en fuerza muscular o que, por el contrario, per­
manezca no utilizada (objeto a), en el fondo es siempre de
naturaleza sexual. La zona er6gena del cuerpo marca con
su sexualidad tanto el plus de energía no convertido como
la energía descargada.

En consecuencia, el objeto a adoptará diferentes as­
pectos y llevará diferentes denominaciones según sea la
zona erogena del cuerpo prevalente en el fantasma. Si la
zona er6gena dominante es la boca, el objeto a tomará la
figura del seno y el fantasma se llamará fantasma oral; si
la zona es el ano el objeto tomará la forma excremental y
el fantasma será caracterizado como un fantasma anal; si
la regi6n erogena está localizada en el ojo, el objeto reves­
tirá la figura de la mirada y el fantasma será denominado
"fantasma esc6pico"; etcétera. En el caso clínico de este
nmo destructor y autodestructor, la fuente erogena domi­
nante corresponde a toda la masa muscular, el objeto
toma la forma del dolor inconsciente, y finalmente el fan­
tasma se denomina fantasma sadomasoquista. En suma,
las crisis de cólera sufridas por el niño actualizan un fan­
tasma organizado en tomo a este objeto central a que es
el goce inconsciente de sentir dolor.

Pero una vez dicho todo esto, ¿cuál es el lugar de la
identificaci6n en el fantasma? Anteriormente, subraya­
mos que el mecanismo estructurante de un fantasma se
resume en la identificaci6n del sujeto con el objeto. Soste­
ner que el sujeto se identifica con el objeto ~ Oa), o que
en el fantasma el sujeto es el objeto, significa, sencilla­
mente, que en el momento de la aparici6n de una forma-

164 www.esnips.com/web/Psique



ción fantasmática el sujeto se cristaliza en la parte como
pacta de una tensión que no llega a descargarse. Cuando
el niño viva el momento culminante de su crisis, pensare­
mos que todo en él es dolor, que él no es más que dolor, y
que el dolllr -polo central del fantasma- absorbe y con·
densa al ser del niño. Recordemos que esta asimilación
radical, local y provisoria del sujeto al objeto·dolor es el
mejor modo de defensa contra esta otra asimilación into­
lerable del sujeto a un sufrimiento infinito.

165

ción fantasmática el sujeto se cristaliza en la parte com­
pacta de una tensión que no llega a descargarse. Cuando
el niño viva el momento culminante de su crisis, pensare­
mos que todo en él es dolor, que él no es más que dolor, y
que el dolllr -polo central del fantasma- absorbe y con­
densa al ser del niño. Recordemos que esta asimilación
radical, local y provisoria del sujeto al objeto-dolor es el
mejor modo de defensa contra esta otra asimilación into­
lerable del sujeto a un sufrimiento infinito.

165





Fragmentos de las
obras de S. Freud y de

J. Lacan sobre la
identificación

Selección bibliográfica
sobre la identificación

Fragmentos de las
obras de S. Freud y de

J. Lacan sobre la
identificación

Selección bibliográfica
sobre la identificación





Fragmentos de las obras
de S. Freud y de J. Lacan

sobre la identificación

Freud

As!, pues, la identificación no es una simple imita­
ción, sino una apropiación basada en la misma causa etio­
lógica, expresa una equivalencia y se refiere a una comu­
nidad que permanece en lo inconsciente (1899).[1]

*
Primeramente, la idelllificaeión e. un enlace
afectilJo (idelllificaei6n pri1ll4TÜJ). luego un
.u.tituto de un enlace .e:mal (identifíctui6n
regresilJa); y finalmente, una caJXll'idad para lJi.nr
"por contagio pstquieo" una rituaei6n
dromática (identifíctui6n histérica)

... 1") la identificación es la forma primitiva del enla­
ce afectivo a un objeto; 2") siguiendo una dirección regre­
siva, se convierte en sustitución de un enlace libidinoso a
un objeto, como por introyección de objeto en el yo; y 3")
puede surgir siempre que el sujeto descubre en sí un ras­
go común con otra persona que no es [directamente] obje­
to de sus intenciones sexuales (1921).[2]

169

Fragmentos de las obras
de S. Freud y de J. Lacan

sobre la identificación

Freud

As!, pues, la identificación no es una simple imita­
ción, sino una apropiación basada en la misma causa etio­
lógica, expresa una equivalencia y se refiere a una comu­
nidad que permanece en lo inconsciente (1899).[1]

*
Primeramente, la idelllificaeiÓII e. un enlace
afectilJo (idelllificaei6n pri1ll4TÜJ). luego un
.u.tituto de un enlace .e:mal (identifíctui6n
regresilJa); y finalmente, una caJXll'idad para lJi.nr
"por contagio pstquieo" una rituaei6n
dromática (identifíctui6n histérica)

... 1") la identificación es la forma primitiva del enla­
ce afectivo a un objeto; 2") siguiendo una dirección regre­
siva, se convierte en sustitución de un enlace libidinoso a
un objeto, como por introyección de objeto en el yo; y 3")
puede surgir siempre que el sujeto descubre en sí un ras­
go común con otra persona que no es [directamente] obje­
to de sus intenciones sexuales (1921).[2]

169



•
La identi(ieaci6n primaria es la identificación del
yo al Padre de la horda primitiva

Además, el violento y tiránico padre constituía segu­
ramente el modelo envidiado y temido de cada uno de los
miembros de la asociación fraternal y al devorarlo [a b­
sorción] se identificaban con él y se apropiaban una parte
de su fuerza (1913).[3]

•
En la identificación regresiva, el yo se separa del
objeto, se repliega y se identi(iea al rasgo simb6lieo
del objeto que ya no está

Cuando hemos perdido un objeto o hemos tenido que
renunciar a él, nos compensamos, a menudo, identificán­
donos con él, erigiéndolo de nuevo en nuestro yo, de ma­
nera que, en este caso, la elección de objeto retroceda a la
identificación (1933).[4J

•
Cuando se ha perdido un objeto amoroso, la reacción

más obvia consiste en identificarse con él, como si se qui­
siera recuperarlo desde dentro (1938).[5J

•
En la identi(ieaci6n narcisista (ej. melancolÚJ), el
yo Be identi(iea con la imagen de un objeto ya
perdido y totalmente desinvestido de libido

De esta circunstancia deducimos que si bien ha reti­
rado el melancólico su libido del objeto, se ha verificado,
en cambio, un proceso -la "identifICación narcisista"-, a
resultas del cual ha quedado dicho objeto incorporado al
yo, o sea proyectado sobre el (1917).[6]

170

•
La identi(ieaci6n primaria es la identificación del
yo al Padre de la horda primitiva

Además, el violento y tiránico padre constituía segu­
ramente el modelo envidiado y temido de cada uno de los
miembros de la asociación fraternal y al devorarlo [a b­
sorción] se identificaban con él y se apropiaban una parte
de su fuerza (1913).[3]

•
En la identificación regresiva, el yo se separa del
objeto, se repliega y se identi(iea al rasgo simb6lieo
del objeto que ya no está

Cuando hemos perdido un objeto o hemos tenido que
renunciar a él, nos compensamos, a menudo, identificán­
donos con él, erigiéndolo de nuevo en nuestro yo, de ma­
nera que, en este caso, la elección de objeto retroceda a la
identificación (1933).[4J

•
Cuando se ha perdido un objeto amoroso, la reacción

más obvia consiste en identificarse con él, como si se qui­
siera recuperarlo desde dentro (1938).[5J

•
En la identi(ieaci6n narcisista (ej. melancolÚJ), el
yo Be identi(iea con la imagen de un objeto ya
perdido y totalmente desinvestido de libido

De esta circunstancia deducimos que si bien ha reti­
rado el melancólico su libido del objeto, se ha verificado,
en cambio, un proceso -la "identifICación narcisista"-, a
resultas del cual ha quedado dicho objeto incorporado al
yo, o sea proyectado sobre el (1917).[6]

170



*

En la melancolfa, eB reemplazado el inuestimiento
del objeto perdido por una identi(ieaei6n a la
imagen del objeto perdido

... sirviendo (la libido) para establecer una identifi·
cación del yo con el objeto abandonado. La sombra del
objeto cayó así sobre el yo; este último, a partir de este
momento, pudo ser juzgado por una instancia especial, co­
mo un objeto, y en realidad como el objeto abandonado
(1915).[7]

*
La identi(ieaei6n con el padre muerto eB una
identi(ieaei6n (antasmática

El síntoma temprano de los "ataques de muerte"
[epilepsia] se nos explica así como una identificación con
el padre [muerto], tolerada por el superyo con un fin puni·
tivo (1928).[8]

*
* *

Lacan

En la identificaei6n imaginaria, el yo se aliena en
la imagen del otro

... la serie de fenómenos tales, que van desde la
identificación espectacular hasta la sugestión mimética y
la seducción de prestancia (...) se inscriben en una ambi­
valencia primordial que se nos presenta en espejo, en el
sentido de que el sujeto se identifica en su sentimiento.rl·

171

*

En la melancolfa, eB reemplazado el inuestimiento
del objeto perdido por una identi(ieaei6n a la
imagen del objeto perdido

... sirviendo (la libido) para establecer una identifi·
cación del yo con el objeto abandonado. La sombra del
objeto cayó así sobre el yo; este último, a partir de este
momento, pudo ser juzgado por una instancia especial, co­
mo un objeto, y en realidad como el objeto abandonado
(1915).[7]

*
La identi(ieaei6n con el padre muerto eB una
identi(ieaei6n (antasmática

El síntoma temprano de los "ataques de muerte"
[epilepsia] se nos explica así como una identificación con
el padre [muerto], tolerada por el superyo con un fin puni·
tivo (1928).[8]

*
* *

Lacan

En la identificaei6n imaginaria, el yo se aliena en
la imagen del otro

... la serie de fenómenos tales, que van desde la
identificación espectacular hasta la sugestión mimética y
la seducción de prestancia (...) se inscriben en una ambi­
valencia primordial que se nos presenta en espejo, en el
sentido de que el sujeto se identifica en su sentimiento.rl·

171



Sí con la imagen del otro, y la imagen del otro viene a
cautivar en él este sentimiento.[9]

*
Después de la identi/ícaeión prinuJria y la
identifícaeión regresilJa del yo al rango del objeto,
la identifícaeión histérica es el tercer modo th
identífícaeión establecido por Freud. Consiste en la
identífícaei6n fantasnuítica del sujeto al objeto en
tanto emoción, y tiene por función satísfaeer el
deseo

... ese tercer modo de identificación que condiciona
su función de sostén del deseo y que especifica por lo tan­
to la indiferencia de su objeto.[10]

*
El fantasnuJ es una identifícaeión dels~tocon el
objeto: $ e a

\
Pues esos objetos, parciales o no, pero sin duda algu-

na significantes, el seno, el excremento, el falo, el s~eto

los gana o los pierde sin duda, es destruído por ellos o los
preserva, pero sobre todo es esos objetos, según el lugar
donde funcionan en su fantasía fundamental, y ese modo
de identificación no hace sino mostrar la patología de la
pendiente a que se ve empujado el sujeto... [11]

*
* *

172

Sí con la imagen del otro, y la imagen del otro viene a
cautivar en él este sentimiento.[9]

*
Después de la identi/ícaeión prinuJria y la
identifícaeión regresilJa del yo al rango del objeto,
la identifícaeión histérica es el tercer modo th
identifícaeión establecido por Freud. Consiste en la
identifícaei6n fantasnuítíca del sujeto al objeto en
tanto emoción, y tiene por función satisfaeer el
deseo

... ese tercer modo de identificación que condiciona
su función de sostén del deseo y que especifica por lo tan­
to la indiferencia de su objeto.[10]

*
El fantasnuJ es una identifícaeión dels~tocon el
objeto: $ e a

\
Pues esos objetos, parciales o no, pero sin duda algu-

na significantes, el seno, el excremento, el falo, el s~eto

los gana o los pierde sin duda, es destruído por ellos o los
preserva, pero sobre todo es esos objetos, según el lugar
donde funcionan en su fantasía fundamental, y ese modo
de identificación no hace sino mostrar la patología de la
pendiente a que se ve empujado el sujeto... [11]

*
* *

172



Referencias de los fragmentos
citados

[1] La interpretación de los sueños, Madrid, Biblioteca Nueva,
1973. Obras completas, tomo l, pág. 439

[2] PsicolOfIta de las masas y análisis del yo, Madrid, Bibliote­
ca Nueva, 1973. Obras completas, tomo n, cap. VII "La
identificación", págs. 2.586-2.587.

[3] Tótem y tabú, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973. Obras
completas, tomo n, cap. IV "Retomo infantil al totemis­
mo", pág 1.838.

[4] "Disección de la personalidad psíquica", en Nuevas leccio­
neB introductorias al pBicoonálisis, Madrid, Biblioteca
Nueva, 1973. Obras completas, tomo II!, pág. 3.136.

[5] Compendw del psicoanálisis, Madrid, Biblioteca Nueva,
1973. Obras completas, tomo III, pág. 3.409.

[6] "La teoría de la libido y el narcisismo" en Lecciones intro­
ductorias al psicoanálisis, Madrid, Biblioteca Nueva,
1973. Obras completas, tomo n, pág. 2.389.

[7] Duelo y melancoUa, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973.
Obras completas, tomo n, pág. 2.095.

[8] Dostoyevsky y el parricidio, Madrid, Biblioteca Nueva,
1973. Obras completas, tomo III, pág. 3.009.

[9] "Acerca de la causalidad psíquica" en Escritos l, Buenos
Aires, Siglo XXI, 1975, pág. 171.

[10] "La dirección de la cum y los principios de su poder" en
Escritos 11, Buenos Aires, Siglo XXI, 1975, pág. 619.

[11] lbúl., pág. 594.

173

Referencias de los fragmentos
citados

[1] La interpretación de los sueños, Madrid, Biblioteca Nueva,
1973. Obras completas, tomo l, pág. 439

[2] PsicolOfIta de las masas y análisis del yo, Madrid, Bibliote­
ca Nueva, 1973. Obras completas, tomo n, cap. VII "La
identificación", págs. 2.586-2.587.

[3] Tótem y tabú, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973. Obras
completas, tomo n, cap. IV "Retomo infantil al totemis­
mo", pág 1.838.

[4] "Disección de la personalidad psíquica", en Nuevas leccio­
neB introductorias al pBicoonálisis, Madrid, Biblioteca
Nueva, 1973. Obras completas, tomo II!, pág. 3.136.

[5] Compendw del psicoanálisis, Madrid, Biblioteca Nueva,
1973. Obras completas, tomo III, pág. 3.409.

[6] "La teoría de la libido y el narcisismo" en Lecciones intro­
ductorias al psicoanálisis, Madrid, Biblioteca Nueva,
1973. Obras completas, tomo n, pág. 2.389.

[7] Duelo y melancoUa, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973.
Obras completas, tomo n, pág. 2.095.

[8] Dostoyevsky y el parricidio, Madrid, Biblioteca Nueva,
1973. Obras completas, tomo III, pág. 3.009.

[9] "Acerca de la causalidad psíquica" en Escritos l, Buenos
Aires, Siglo XXI, 1975, pág. 171.

[10] "La dirección de la cum y los principios de su poder" en
Escritos 11, Buenos Aires, Siglo XXI, 1975, pág. 619.

[11] lbúl., pág. 594.

173



Selección bibliográfica sobre la
identificación

FREuD,S.

1987La naissance de la psychanalyse, P.U.F., 1956, pág.
161, 176. [Hay versión castellana: Los orfgenes del
psicoandlisis, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obras completas, tomo m.]

1899L'interprétation des reves, P.U.F., 1967, pág. 137.
[Hay versión castellana: La interpretación de los
sueños, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras
completas, tomo III.]

1907Sigmund Freud y C. G. Jung, CorrespondaTlce (1906­
1914), Gallimard, 1975, tomo 1, pág. 155.

19137btem et Tabou, cap. IV ("Le retour infantile du tote­
misme"), Payot, 1973, pág. 163. [Hay versión caste·
llana: Tótem y tabú, "Retomo infantil al totemismo",
Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas,
tomo 11.]

1915"Deuil et mélancolie", en (Euvres completes, tomo
XIII, P.U.F., 1988, pág. 268. [Hay versión castellana:
Duelo y melancolfa, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obras completas, T. 11.]

1917Introduction a la psychanalyse, Payot, 1981, pág.
404. [Hay versión castellana: Lecciones introducto-

174

Selección bibliográfica sobre la
identificación

FREuD,S.

1987La naissance de la psychanalyse, P.U.F., 1956, pág.
161, 176. [Hay versión castellana: Los orfgenes del
psicoandlisis, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obras completas, tomo m.]

1899L'interprétation des reves, P.U.F., 1967, pág. 137.
[Hay versión castellana: La interpretación de los
sueños, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras
completas, tomo III.]

1907Sigmund Freud y C. G. Jung, CorrespondaTlce (1906­
1914), Gallimard, 1975, tomo 1, pág. 155.

19137btem et Tabou, cap. IV ("Le retour infantile du tote­
misme"), Payot, 1973, pág. 163. [Hay versión caste·
llana: Tótem y tabú, "Retomo infantil al totemismo",
Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas,
tomo 11.]

1915"Deuil et mélancolie", en (Euvres completes, tomo
XIII, P.U.F., 1988, pág. 268. [Hay versión castellana:
Duelo y melancolfa, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obras completas, T. 11.]

1917Introduction a la psychanalyse, Payot, 1981, pág.
404. [Hay versión castellana: Lecciones introducto-

174



rias al psicoanálisis, Madrid, Biblioteca Nueva,
1973, Obras Completas, tomo n.l

1921 "Psychologie des foules et analyse du moi", cap. VII
("L'identification"), en Essais de psychanalyse, Pa­
yot, 1981. [Hay versión castellana: "La identifica­
ción" en Psicologia de las masas y análisis del yo,
Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas,
tomo m.l

1928"Dostolevski et le parricide", en Résultats, ldées,
Problemes 11, P.U.F., 1985, pág. 170. [Hay versión
castellana: Dostoyevsky y el parricidio, Madrid, Bi­
blioteca Nueva, 1973, Obras completas, tomo m.l

1933 "La décomposition de la personnalité psychique", en
Nouuelles Conférences d'introduction a la psycha­
nalyse, Gallimard, 1984, págs. 88-89. [Hay versión
castellana: "La disección de la personalidad psíqui­
ca" en Nueuas lecciones introductorias al psicoaná­
lisis, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras com­
pletas, tomo m.l
"Angoisse et vie pu1sionnelle", en Nouuelles Confé­
rences d'introduction a lo psychanalyse, op. cit., pág.
123. [Hay versión castellana: "La angustia y la vida
instintiva", en Nueuas lecciones introductorias al
psicoanálisis, op. cit.l

1938Abrégé de psychanalyse, P.U.F., 1949, págs. lO, 61­
62, 65. [Hay versión castellana: Compendio de psi­
coanálisis, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras
completas, tomo m.l

LACAN,J.

L'identiflCation (seminario inédito), lecciones del 15
de noviembre de 1961, del 6 de diciembre de 1961 y
del 28 de marzo de 1962.

175

rias al psicoanálisis, Madrid, Biblioteca Nueva,
1973, Obras Completas, tomo n.l

1921 "Psychologie des foules et analyse du moi", cap. VII
("L'identification"), en Essais de psychanalyse, Pa­
yot, 1981. [Hay versión castellana: "La identifica­
ción" en Psicologia de las masas y análisis del yo,
Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas,
tomo m.l

1928"Dostolevski et le parricide", en Résultats, ldées,
Problemes 11, P.U.F., 1985, pág. 170. [Hay versión
castellana: Dostoyevsky y el parricidio, Madrid, Bi­
blioteca Nueva, 1973, Obras completas, tomo m.l

1933 "La décomposition de la personnalité psychique", en
Nouuelles Conférences d'introduction a la psycha­
nalyse, Gallimard, 1984, págs. 88-89. [Hay versión
castellana: "La disección de la personalidad psíqui­
ca" en Nueuas lecciones introductorias al psicoaná­
lisis, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras com­
pletas, tomo m.l
"Angoisse et vie pu1sionnelle", en Nouuelles Confé­
rences d'introduction a lo psychanalyse, op. cit., pág.
123. [Hay versión castellana: "La angustia y la vida
instintiva", en Nueuas lecciones introductorias al
psicoanálisis, op. cit.l

1938Abrégé de psychanalyse, P.U.F., 1949, págs. lO, 61­
62, 65. [Hay versión castellana: Compendio de psi­
coanálisis, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras
completas, tomo m.l

LACAN,J.

L'identiflCation (seminario inédito), lecciones del 15
de noviembre de 1961, del 6 de diciembre de 1961 y
del 28 de marzo de 1962.

175



Problemes cruciawc pour la psychanalyse (seminario
inédito), lección del 13 de enero de 1965.

Ecrits, Seuil, 1966, págs. 88-91, 94-97, 106-107, 111,
113, 115, 117, 181, 614, 639, 733, 853. [Hay versión
castellana: Escritos 1 y Escritos ll, México, Siglo
XXI, 1970 y 1978 respectivamente.]

•
• •

ABJlAHAM, K, CEeuvres completes, n, Payot, 1966, págs.
307-308.

DoLTO, F. Y NASIO, J. D., L 'entant du miroir (identifica­
tion du stade du miroir), Rivages, 1987, págs. 42-47.
[Hay versión castellana: El niño del espejo. El
trabajo psicoterapéutico, Buenos Aires, Gedisa,
1987.]

DoR, J., lntroduction ii la lecture de Locan, Denol!l, 1985,
tomo 1, pág. 136 Ysigo (sujeto dividido). [Hay versión
castellana: Introducción a la lectura de Locan, Bue­
nos Aires, Gedisa, 1987, 2' ed.J

ETcHEGOYEN, R y col., Revue fton~aise de psychanalyse,
1984, tomo 48, Nros. 3-4, págs. 825-873.

GADDINI, E., "On imitation", International Journal of
Psychoonolytic Associatian, 1969,50, págs. 475-484.

KRIB, E. y col., "Panel on: Problems of identification",
Journal of the American Psychoanalytic Associa­
tian, 1953,1, págs. 538-549.

MAJOR, R, "La formation du fantasme et sa réalité
symbolique", en Revue fron~ise de psychonalyse, to­
mo 35,1971, pág. 399.

176

Problemes cruciawc pour la psychanalyse (seminario
inédito), lección del 13 de enero de 1965.

Ecrits, Seuil, 1966, págs. 88-91, 94-97, 106-107, 111,
113, 115, 117, 181, 614, 639, 733, 853. [Hay versión
castellana: Escritos 1 y Escritos ll, México, Siglo
XXI, 1970 y 1978 respectivamente.]

•
• •

ABJlAHAM, K, CEeuvres completes, n, Payot, 1966, págs.
307-308.

DoLTO, F. Y NASIO, J. D., L 'enfant du miroir (identifica­
tion du stade du miroir), Rivages, 1987, págs. 42-47.
[Hay versión castellana: El niño del espejo. El
trabajo psicoterapéutico, Buenos Aires, Gedisa,
1987.]

DoR, J., lntroduction ii la lecture de Locan, Denol!l, 1985,
tomo 1, pág. 136 Ysigo (sujeto dividido). [Hay versión
castellana: Introducción a la lectura de Locan, Bue­
nos Aires, Gedisa, 1987, 2' ed.J

E'1'CHEGOYEN, R y col., Revue fton~aise de psychanalyse,
1984, tomo 48, Nros. 3-4, págs. 825-873.

GADDINI, E., "On imitation", International Journal of
Psychoonolytic Associatian, 1969,50, págs. 475-484.

KRIB, E. y col., "Panel on: Problems of identification",
Journal of the American Psychoanalytic Associa­
tian, 1953,1, págs. 538-549.

MAJOR, R, "La formation du fantasme et sa réalité
symbolique", en Revue fron~ise de psychonalyse, to­
mo 35,1971, pág. 399.

176



MEISSNER, W. W., "Notas on identification", Psyclwanaly­
tic Quarterly, 1, 39, págs. 563-589; 11, 40, págs. 277­
302; IlI, 41, págs. 224-260.

NASIC, J. D., Les yeux de Laure. Le concept d'objet a dans
la théorie de J. Lacan, Aubier, 1987, págs. lOO-lOO,
134-137, 139 (identificación simbólica y fantasmáti­
ca).

177

MEISSNER, W. W., "Notas on identification", Psyclwanaly­
tic Quarterly, 1, 39, págs. 563-589; 11, 40, págs. 277­
302; IlI, 41, págs. 224-260.

NASIC, J. D., Les yeux de Laure. Le concept d'objet a dans
la théorie de J. Lacan, Aubier, 1987, págs. lOO-lOO,
134-137, 139 (identificación simbólica y fantasmáti­
ca).

177





6

El concepto de
SUPERYO

6

El concepto de
SUPERYO





El concepto de superyó

El supery6 es tanto el enemigo
del hombre como su amigo. No
es exagerado decir que la vida
psíquica del hombre estd com­
puesta, esencialmente, por te­
naces esfuerzos, ya sea para es­
capar al dominio del supery6,
ya sea para soportar dicho do­
minio.

E. Jones

El origen de esta instancia soberana de la personali­
dad -descrita por Freud explícitamente en el marco de la
segunda teoría del aparato psíquico (aparato compuesto
por el yo, el ello y el superyól--, se remonta al período de
la desaparición del complejo de Edipo, a los cinco años
aproximadamente. En esta época, la interdicción de reali­
zar el deseo incestuoso que los padres imponen al niño
edípico se transformará en el yo en un conjunto de exi­
gencias morales y de prohibiciones que, de allí en más, el
sujeto se impondrá a sí mismo. El psicoanálisis denomina
superyó a esta autoridad parental intemalizada en el mo­
mento del Edipo y diferenciada en el seno del yo como
una de sus partes. Freud resumió en una única y muy co­
nocida frase la esencia misma del superyó: "El superyó es
el heredero del complejo de Edipo".

www.esnips.com/web/Psique 181

El concepto de superyó

El supery6 es tanto el enemigo
del hombre como su amigo. No
es exagerado decir que la vida
psíquica del hombre estd com­
puesta, esencialmente, por te­
naces esfuerzos, ya sea para es­
capar al dominio del supery6,
ya sea para soportar dicho do­
minio.

E. Jones

El origen de esta instancia soberana de la personali­
dad -descrita por Freud explícitamente en el marco de la
segunda teoría del aparato psíquico (aparato compuesto
por el yo, el ello y el superyól--, se remonta al período de
la desaparición del complejo de Edipo, a los cinco años
aproximadamente. En esta época, la interdicción de reali­
zar el deseo incestuoso que los padres imponen al niño
edípico se transformará en el yo en un conjunto de exi­
gencias morales y de prohibiciones que, de allí en más, el
sujeto se impondrá a sí mismo. El psicoanálisis denomina
superyó a esta autoridad parental intemalizada en el mo­
mento del Edipo y diferenciada en el seno del yo como
una de sus partes. Freud resumió en una única y muy co­
nocida frase la esencia misma del superyó: "El superyó es
el heredero del complejo de Edipo".

www.esnips.com/web/Psique 181



La génesis del superyó primordial y sus
tres funciones inconscientes: prohibir,

exhortar, proteger

¿Pero qué es lo que transmitió el Edipo a ese hijo
psíquico que es el superyó? ¿Huella de qué es esta instan­
cia? El superyó es la huella psíquica y duradera de la so­
lución del principal conflicto de la escena edípica. Este
conflicto, cuya salida será la resolución final del drama,
consiste en una franca oposición entre la ley que prohíbe
y la supuesta consumación del incesto. Entendámonos, el
conflicto no se sitúa entre la ley interdictora y el deseo in­
cestuoso del nifio, sino entre esta ley y la satisfacción im­
pensable, es decir, el goce que significaría la realización
de dicho deseo. En otros términos, la ley no prohíbe el de­
seo, no puede impedir que el niño desee, prohíbe exclusi·
vamente la plena satisfacción del deseo; en una palabra,
la ley prohíbe el goce. Así, el conflicto del cual resulta el
superyó, no se sitúa entre la ley y el deseo, sino entre la
ley y el goce absoluto del incesto.

Pero entonces, ¿cómo se resolverá ese conflicto, o
más bien, cómo se formará el superyó? El niño, por miedo
a ser castrado, se somete resignado a la prohibición pa­
rental y acepta renunciar ---{:on temor y odio- a concre­
tar su deseo, pero no por ello queda el deseo suprimido.
Ahora bien, ¿qué quiere decir exactamente la sumisón del
nifio a la prohibición, sino que asimila la ley y la hace psí­
quicamente suya? En otras palabras, una parte del yo se
identifica con la figura parental intedictora, mientras que
la otra continúa deseando; entonces, el niño se vuelve ca­
paz -al precio de desdoblarse- de encamar él mismo a
un tiempo la ley y el deseo. La parte del yo que toma el
lugar de ley interdictora de manera duradera constituye
lo que denominamos el superyó. En consecuencia, el
superyó es en la vida psíquica del adulto no sólo la huella
permanente de la ley de prohibición del incesto, sino tam­
bién el garante de la repetición, a lo largo de la existen­
cia, de los tres gestos fundamentales que marcaron para
el niño la salida del Edipo. Estos tres gestos son: renun-

182 www.esnips.com/web/Psique

La génesis del superyó primordial y sus
tres funciones inconscientes: prohibir,

exhortar, proteger

¿Pero qué es lo que transmitió el Edipo a ese hijo
psíquico que es el superyó? ¿Huella de qué es esta instan­
cia? El superyó es la huella psíquica y duradera de la so­
lución del principal conflicto de la escena edípica. Este
conflicto, cuya salida será la resolución final del drama,
consiste en una franca oposición entre la ley que prohíbe
y la supuesta consumación del incesto. Entendámonos, el
conflicto no se sitúa entre la ley interdictora y el deseo in­
cestuoso del nifio, sino entre esta ley y la satisfacción im­
pensable, es decir, el goce que significaría la realización
de dicho deseo. En otros términos, la ley no prohíbe el de­
seo, no puede impedir que el niño desee, prohíbe exclusi·
vamente la plena satisfacción del deseo; en una palabra,
la ley prohíbe el goce. Así, el conflicto del cual resulta el
superyó, no se sitúa entre la ley y el deseo, sino entre la
ley y el goce absoluto del incesto.

Pero entonces, ¿cómo se resolverá ese conflicto, o
más bien, cómo se formará el superyó? El niño, por miedo
a ser castrado, se somete resignado a la prohibición pa­
rental y acepta renunciar ---{:on temor y odio- a concre­
tar su deseo, pero no por ello queda el deseo suprimido.
Ahora bien, ¿qué quiere decir exactamente la sumisón del
nifio a la prohibición, sino que asimila la ley y la hace psí­
quicamente suya? En otras palabras, una parte del yo se
identifica con la figura parental intedictora, mientras que
la otra continúa deseando; entonces, el niño se vuelve ca­
paz -al precio de desdoblarse- de encamar él mismo a
un tiempo la ley y el deseo. La parte del yo que toma el
lugar de ley interdictora de manera duradera constituye
lo que denominamos el superyó. En consecuencia, el
superyó es en la vida psíquica del adulto no sólo la huella
permanente de la ley de prohibición del incesto, sino tam­
bién el garante de la repetición, a lo largo de la existen­
cia, de los tres gestos fundamentales que marcaron para
el niño la salida del Edipo. Estos tres gestos son: renun-

182 www.esnips.com/web/Psique



ciar al goce prohibido, mantener su deseo hacia ese mismo
goce considerado inaccesible y salvar su pene de la
amenaza de la castración. En lugar de "salvar su pene"
deberíamos ser más abarcativos y escribir: salvar su inte:
gridad física y psíquica del peligro de fragmentación que
hubiera sobrevenido si el yo del niño hubiera accedido al
goce trágico del incesto. Aquí debemos aclarar que~_
bido", "inaccesible" y "peligroso' son atributos que carac­
terizan un mismo goce, según diferentes perspectivas:·
está prohibido desde el punto de vista de la ley, es inac­
cesible desde el punto de vista del deseo, y peligroso para
la consistencia del yo. Aclaremos también que, contraria­
mente a la afirmación de algunos autores, la prohibición
del superyó no afecta en modo alguno al deseo. Más aun,
da testimonio de la vitalidad del deseo puesto que el de­
seo, al no haber sido realizado, prosigue incansablemente
su búsqueda de la satisfacción incestuosa, aunque esté
prohibida. La existencia del superyó es sin duda un signo
del vigor del deseo. No, el superyó no representa la desa·
parición del deseo, sino la renuncia a experimentar el
goce que el niño hubiera conocido si el incesto hubiera te­
nido lugar.

Tal como queda expuesto, la instancia del superyó
no se reduce a una pura y estricta representación psíqui­
ca de la ley, es, ante todo, la huella sin cesar renovada en
el yo de los tres gestos que marearon la declinación del
complejo de Edipo. De esta manera, el superyó representa
la renuncia al goce prohibido, la exaltación del deseo por
un goce imposible, y la defensa de la integridad del yo no
sólo contra la amenaza de castración, sino también contra
el peligro del goce terrible del incesto. Si el superyó pudie­
ra condensar en una sola fórmula imperativa estos tres
principios, ordenaría el yo: "¡Desea el absoluto al cual
deberás renunciar porque te está prohibido y es peligro­
so!' Estas funciones del superyó, prohibir el goce, exaltar
el deseo y proteger la integridad yoiea -funciones indiso­
ciables y antagónicas entre sí-, muestran hasta qué pun­
to la instancia superyóica regula los movimientos del yo
respecto del goce. Movimiento de despecho (odio) ante el

www.esnips.com/web/Psique 183

ciar al goce prohibido, mantener su deseo hacia ese mismo
goce considerado inaccesible y salvar su pene de la
amenaza de la castración. En lugar de "salvar su pene"
deberíamos ser más abarcativos y escribir: salvar su inte:
gridad física y psíquica del peligro de fragmentación que
hubiera sobrevenido si el yo del niño hubiera accedido al
goce trágico del incesto. Aquí debemos aclarar que~_
bido", "inaccesible" y "peligroso' son atributos que carac­
terizan un mismo goce, según diferentes perspectivas:·
está prohibido desde el punto de vista de la ley, es inac­
cesible desde el punto de vista del deseo, y peligroso para
la consistencia del yo. Aclaremos también que, contraria­
mente a la afirmación de algunos autores, la prohibición
del superyó no afecta en modo alguno al deseo. Más aun,
da testimonio de la vitalidad del deseo puesto que el de­
seo, al no haber sido realizado, prosigue incansablemente
su búsqueda de la satisfacción incestuosa, aunque esté
prohibida. La existencia del superyó es sin duda un signo
del vigor del deseo. No, el superyó no representa la desa·
parición del deseo, sino la renuncia a experimentar el
goce que el niño hubiera conocido si el incesto hubiera te­
nido lugar.

Tal como queda expuesto, la instancia del superyó
no se reduce a una pura y estricta representación psíqui­
ca de la ley, es, ante todo, la huella sin cesar renovada en
el yo de los tres gestos que marearon la declinación del
complejo de Edipo. De esta manera, el superyó representa
la renuncia al goce prohibido, la exaltación del deseo por
un goce imposible, y la defensa de la integridad del yo no
sólo contra la amenaza de castración, sino también contra
el peligro del goce terrible del incesto. Si el superyó pudie­
ra condensar en una sola fórmula imperativa estos tres
principios, ordenaría el yo: "¡Desea el absoluto al cual
deberás renunciar porque te está prohibido y es peligro­
so!' Estas funciones del superyó, prohibir el goce, exaltar
el deseo y proteger la integridad yoiea -funciones indiso­
ciables y antagónicas entre sí-, muestran hasta qué pun­
to la instancia superyóica regula los movimientos del yo
respecto del goce. Movimiento de despecho (odio) ante el

www.esnips.com/web/Psique 183



goce prohibido, movimiento de atracción (amor) por el go­
ce imposible,' y movimiento de repulsión (miedo) ante el
goce terrorífico. Observemos también que, precisamente,
la instancia superyóica está cargada con estos mismos
afectos de odio, de amor y de miedo experimentados por el
niño en el momento de la resolución final del complejo de
Edipo. Más tarde, el odio originario se volverá severidad
sádica del superyó y la angustia sentimiento de culpabili­
dad del yo.

•
• •

Las dos categorías delsuperyó prímordial:
elsupery6-eonciencia y el supel'YÓ-inconsciente

tiránico

Acabamos de describir la génesis del superyó pri­
mordial y de establecer las tres funciones que ejerce de
manera sorda~s decir, de manera inconsciente- en re­
lación al yo.. A partir de esta estmctura básica, podemos
concebir dos categorías radicalmente opuestas y no obs­
tante coexistentes del superyó. Primero, reconocemos un
superyó asimilado a la conciencia en sus variantes de con­
ciencia moral, conciencia crítica y conciencia productora
de valores ideales. Este superyó-conciencia corresponde a
la definición clásica, que designa a la instancia superyói­
ca como la parte de nuestra personalidad que regula

1 Precisemos aquí que la función supeÍ'yoica de exhortación a un go­
ce· ideal Be acerca al concepto psicoanalítico de ideal del yo. Habitual.
mente lile coolldera a ambas nociones --euperyó e idel del yo-- como ex·
presiones equivalentes, y con frecuencia el mismo FreUd emplea indife­
rentemente la UDa o la otra. Su distinción ha ,ido objeto de un debate ya
clásico en psicoanálisis. Siguiendo a Lacan, quien caracteriza al ideal del
yo como exaltante y al supeJYÓ como coercitivo, proponemos considerar
al primero como una aspiración espontáne& por amor al ideal (ideal del
yo), y al segundo como una aspiración obligada en respuesta a la ¡m·
pooición BUpetyOica de alcanzar el ideal del goce (supery6).

¡S4 www.esnips.com/web/Psique

goce prohibido, movimiento de atracción (amor) por el go­
ce imposible,' y movimiento de repulsión (miedo) ante el
goce terrorífico. Observemos también que, precisamente,
la instancia superyóica está cargada con estos mismos
afectos de odio, de amor y de miedo experimentados por el
niño en el momento de la resolución final del complejo de
Edipo. Más tarde, el odio originario se volverá severidad
sádica del superyó y la angustia sentimiento de culpabili­
dad del yo.

•
• •

Las dos categorías delsuperyó prímordial:
elsupery6-eonciencia y el supel'YÓ-inconsciente

tiránico

Acabamos de describir la génesis del superyó pri­
mordial y de establecer las tres funciones que ejerce de
manera sorda~s decir, de manera inconsciente- en re­
lación al yo.. A partir de esta estmctura básica, podemos
concebir dos categorías radicalmente opuestas y no obs­
tante coexistentes del superyó. Primero, reconocemos un
superyó asimilado a la conciencia en sus variantes de con­
ciencia moral, conciencia crítica y conciencia productora
de valores ideales. Este superyó-conciencia corresponde a
la definición clásica, que designa a la instancia superyói­
ca como la parte de nuestra personalidad que regula

1 Precisemos aquí que la función supeÍ'yoica de exhortación a un go­
ce· ideal Be acerca al concepto psicoanalítico de ideal del yo. Habitual.
mente lile coolldera a ambas nociones --euperyó e idel del yo-- como ex·
presiones equivalentes, y con frecuencia el mismo FreUd emplea indife­
rentemente la UDa o la otra. Su distinción ha ,ido objeto de un debate ya
clásico en psicoanálisis. Siguiendo a Lacan, quien caracteriza al ideal del
yo como exaltante y al supeJYÓ como coercitivo, proponemos considerar
al primero como una aspiración espontáne& por amor al ideal (ideal del
yo), y al segundo como una aspiración obligada en respuesta a la ¡m·
pooición BUpetyOica de alcanzar el ideal del goce (supery6).

¡S4 www.esnips.com/web/Psique



nuestras conductas, nos juzga y se ofrece como modelo
ideal. Así el yo, bl\io la mirada de un escrupuloso observa­
dor, respondería a las exigencias concientes de una moral
a seguir y de un ideal a alcanzar. La actividad conciente,
generalmente considerada como una derivación racional
del superyó primordial, se explica por la incorporación en
el seno del yo no sólo de la ley de prohibición del incesto,
sino también de la influencia crítica de los padres y, de
modo progresivo, de la sociedad en su conjunto. Este
superyó, considerado a la luz de sus tres roles de concien­
cia crítica, de juez y de modelo, representaría la parte
subjetiva de los fundamentos de la moral, del arte, de 1&
religión y de toda aspiración hacia el bienestar social e in­
dividual del hombre.

Sin embargo, el superyó-conciencia en su carácter
.espiritual, ideal y autocrítico no es más que una cara del
superyó, tal vez la más conocida, pero también la más su­
perficial y la menos importante para un psicoanalista. Si
el superyó sólo fuera sinónimo de conciencia moral, ideal
y crítica, dudaríamos en conferirle un lugar especial en el
corpus de la teoría psicoanalítica. Ahora bien, el concepto
de superyó es absolutamente crucial para dar cuenta de
la existencia en nosotros de un otro superyó, no solo dife­
rente sino exactamente opuesto a los principos racionales
de la moral basada en la búsqueda del bien. Mientras que
la actividád superyóica conciente participa de la promo­
ción del bienestar, un otro superyó, cruel y feroz, es la
causa de una gran parte de la miseria humana y de las
absurdas acciones infernales del hombre (suicidio, asesi­
nato, destrucción y guerra). El "bien" que este superyó
salvl\ie nos ordena encontrar no es el bien moral (es decir,
lo que está bien desde el punto de vista de la sociedad), si­
no el goce absoluto en sí mismo; nos ordena infringir todo
límite y alcanzar lo imposible de un goce incesantemente
sustraído. El superyó tiránico ordena y nosotrns obe­
decemos sin saberlo, aun cuando con frecuencia ello COd­

lleve la pérdida y la destrucción de aquello que nos es
más caro.

www.esnips.com/web/Psique 185

nuestras conductas, nos juzga y se ofrece como modelo
ideal. Así el yo, bl\io la mirada de un escrupuloso observa­
dor, respondería a las exigencias concientes de una moral
a seguir y de un ideal a alcanzar. La actividad conciente,
generalmente considerada como una derivación racional
del superyó primordial, se explica por la incorporación en
el seno del yo no sólo de la ley de prohibición del incesto,
sino también de la influencia crítica de los padres y, de
modo progresivo, de la sociedad en su conjunto. Este
superyó, considerado a la luz de sus tres roles de concien­
cia crítica, de juez y de modelo, representaría la parte
subjetiva de los fundamentos de la moral, del arte, de 1&
religión y de toda aspiración hacia el bienestar social e in­
dividual del hombre.

Sin embargo, el superyó-conciencia en su carácter
.espiritual, ideal y autocrítico no es más que una cara del
superyó, tal vez la más conocida, pero también la más su­
perficial y la menos importante para un psicoanalista. Si
el superyó sólo fuera sinónimo de conciencia moral, ideal
y crítica, dudaríamos en conferirle un lugar especial en el
corpus de la teoría psicoanalítica. Ahora bien, el concepto
de superyó es absolutamente crucial para dar cuenta de
la existencia en nosotros de un otro superyó, no solo dife­
rente sino exactamente opuesto a los principos racionales
de la moral basada en la búsqueda del bien. Mientras que
la actividád superyóica conciente participa de la promo­
ción del bienestar, un otro superyó, cruel y feroz, es la
causa de una gran parte de la miseria humana y de las
absurdas acciones infernales del hombre (suicidio, asesi­
nato, destrucción y guerra). El "bien" que este superyó
salvl\ie nos ordena encontrar no es el bien moral (es decir,
lo que está bien desde el punto de vista de la sociedad), si­
no el goce absoluto en sí mismo; nos ordena infringir todo
límite y alcanzar lo imposible de un goce incesantemente
sustraído. El superyó tiránico ordena y nosotrns obe­
decemos sin saberlo, aun cuando con frecuencia ello COd­

lleve la pérdida y la destrucción de aquello que nos es
más caro.

www.esnips.com/web/Psique 185



Los excesos del superyó tiránico: condena
(interdicción desmesurada), ordena (emortación
desmesurada), inhibe (protección desmesurada)

Mientras que, clásicamente, se asimila el superyó al
supery6-conciencia, garante de la ley moral de la prohibi­
ción del incesto, descubrimos aquí un superyó distinto,
instigador inconsciente y perverso que hechiza al yo con
los encantos de un ideal de goce. Lo que este superyó sal­
vaje representa a los ojos del yo -según Freud- es, no el
sentido de la realidad exterior, sino el llamado irresistible
del ello que incita al yo a violar la prohibición y a disol­
verse en íln éxtasis más allá de todo placer. Precisamente,
es éste el sentido de la fórmula propuesta por Lacan: "El
superyó es el imperativo del goce -¡Goza!" El yo, acosado
por el empuje superyóico, llega a veces a cometer acciones
de una rara violencia contra sí mismo o contra el mundo.
Por ejemplo, a menudo el acto homicida está dictado por
el imperativo ciego de un superyó inexorable. Es erróneo
creer que el superyó del criminal es débil: muy por el con­
trario, el más odioso homicidio es siempre la respuesta
irreprimible a un aullido superyóico que ordena llevar el
deseo a su extremo. Un extremo que, sin embargo, no es
alcanzado jamás, puesto que deseo alguno, ni siquiera el
asesino, alcanzará jamás el goce pleno. Un crimen, un
suicidio, o cualquier otro acto violento y mortífero, repre­
sentan tan sólo satisfacciones parciales en el camino que
lleva al sujeto hacia el espejismo de la satisfacción abso­
luta. Esto permite comprender que, tal como lo escribiera
Freud, en el superyó sólo reina una pura cultura de la
pulsión de muerte.

No, el superyó no es únicamente el representante
psíquico de una ley moral que apunta a nuestro propio
bien y al bien de los otros (supery6-conciencia); no es tan
sólo el representante de una ley simbólica inconsciente
(superyó-primordial); es ante todo un semblante de ley,
una ley inconsciente e insensata cuya intimación, más
apremiante que cualquier mandato de la conciencia, nos
ordena llevar el deseo hasta su último límite.

186 www.esnips.com/web/Psique

Los excesos del superyó tiránico: condena
(interdicción desmesurada), ordena (emortación
desmesurada), inhibe (protección desmesurada)

Mientras que, clásicamente, se asimila el superyó al
supery6-conciencia, garante de la ley moral de la prohibi­
ción del incesto, descubrimos aquí un superyó distinto,
instigador inconsciente y perverso que hechiza al yo con
los encantos de un ideal de goce. Lo que este superyó sal­
vaje representa a los ojos del yo -según Freud- es, no el
sentido de la realidad exterior, sino el llamado irresistible
del ello que incita al yo a violar la prohibición y a disol­
verse en íln éxtasis más allá de todo placer. Precisamente,
es éste el sentido de la fórmula propuesta por Lacan: "El
superyó es el imperativo del goce -¡Goza!" El yo, acosado
por el empuje superyóico, llega a veces a cometer acciones
de una rara violencia contra sí mismo o contra el mundo.
Por ejemplo, a menudo el acto homicida está dictado por
el imperativo ciego de un superyó inexorable. Es erróneo
creer que el superyó del criminal es débil: muy por el con­
trario, el más odioso homicidio es siempre la respuesta
irreprimible a un aullido superyóico que ordena llevar el
deseo a su extremo. Un extremo que, sin embargo, no es
alcanzado jamás, puesto que deseo alguno, ni siquiera el
asesino, alcanzará jamás el goce pleno. Un crimen, un
suicidio, o cualquier otro acto violento y mortífero, repre­
sentan tan sólo satisfacciones parciales en el camino que
lleva al sujeto hacia el espejismo de la satisfacción abso­
luta. Esto permite comprender que, tal como lo escribiera
Freud, en el superyó sólo reina una pura cultura de la
pulsión de muerte.

No, el superyó no es únicamente el representante
psíquico de una ley moral que apunta a nuestro propio
bien y al bien de los otros (supery6-conciencia); no es tan
sólo el representante de una ley simbólica inconsciente
(superyó-primordial); es ante todo un semblante de ley,
una ley inconsciente e insensata cuya intimación, más
apremiante que cualquier mandato de la conciencia, nos
ordena llevar el deseo hasta su último límite.

186 www.esnips.com/web/Psique



Pero el superyó-feroz no sólo se caracteriza por la
desmesura de su exhortación, es igualmente desmesurado
en su rol de interdictor del goce y de guardián de la inte­
gridad del yo. Las tres funciones superyóicas primordia­
les de exhortación, de interdicción y de protección sólo son
asumidas por este superyó tiránico de modo violento y
mórbido. La exhortación demasiado apremiante conduce,
tal como lo expusimos, a realizaciones brutales de deseos
homicidas o suicidas. La interdicción demasiado rigurosa
conduce a manifestaciones absurdas de áutocastigo, como
aquellas propias a los estados patológicos C<OlIIO la mel8ll­
colía, algunos delirios de autoacusación o inclúso la
entidad clínica designada por Lacan ·paranoia -de auto­
castigo". En este sentido, cabe observar que la condena
ejercida por el superyó irracional es a tal punto excesiva,
que goza con un placer sádico producido por la severidad
de sus sanciones. Nos encontramos nuevamente ante la
singular paradoja de ver al superyó restringir el goce por
una parte, y por la otra gozar por ejercer la interdicción.
y finalmente, la tercera función abusiva del superyó radi­
ca en una protección tan celosa respecto del yo que condu­
ce a comportamientos caracterizados por la inhibición.
Por ejemplo, el superyó puede prohibir fácilmente a un
hombre la relación sexual con su mujer representándose­
la como un peligro abominable.

La génesis delsuperyó tiránico: el superyó
tiránico es el heredero de un trawna primitivo

También este superyó, tan desenfrenado en sus inti­
maciones, tan cruel en sus prohibiciones, tan sádico en su
dureza, y tan celosamente vigilante, emerge -al igual
que el superyó primordial- de una crisis en la cual el ni­
ño se ve confrontado con una prohibición. Ahora bien, no
se trata aquí necesariamente de la crisis edípica, sino de
cualquier traumatismo primitivo, sea cual fuere, padecido
por el niño con independencia de su edad, cuando sus fan­
tasmas le hace oír la voz de un adulto como una imposi-

www.esnips.com/web/Psique 187

Pero el superyó-feroz no sólo se caracteriza por la
desmesura de su exhortación, es igualmente desmesurado
en su rol de interdictor del goce y de guardián de la inte­
gridad del yo. Las tres funciones superyóicas primordia­
les de exhortación, de interdicción y de protección sólo son
asumidas por este superyó tiránico de modo violento y
mórbido. La exhortación demasiado apremiante conduce,
tal como lo expusimos, a realizaciones brutales de deseos
homicidas o suicidas. La interdicción demasiado rigurosa
conduce a manifestaciones absurdas de áutocastigo, como
aquellas propias a los estados patológicos C<OlIIO la mel8ll­
colía, algunos delirios de autoacusación o inclúso la
entidad clínica designada por Lacan ·paranoia -de auto­
castigo". En este sentido, cabe observar que la condena
ejercida por el superyó irracional es a tal punto excesiva,
que goza con un placer sádico producido por la severidad
de sus sanciones. Nos encontramos nuevamente ante la
singular paradoja de ver al superyó restringir el goce por
una parte, y por la otra gozar por ejercer la interdicción.
y finalmente, la tercera función abusiva del superyó radi­
ca en una protección tan celosa respecto del yo que condu­
ce a comportamientos caracterizados por la inhibición.
Por ejemplo, el superyó puede prohibir fácilmente a un
hombre la relación sexual con su mujer representándose­
la como un peligro abominable.

La génesis delsuperyó tiránico: el superyó
tiránico es el heredero de un trawna primitivo

También este superyó, tan desenfrenado en sus inti­
maciones, tan cruel en sus prohibiciones, tan sádico en su
dureza, y tan celosamente vigilante, emerge -al igual
que el superyó primordial- de una crisis en la cual el ni­
ño se ve confrontado con una prohibición. Ahora bien, no
se trata aquí necesariamente de la crisis edípica, sino de
cualquier traumatismo primitivo, sea cual fuere, padecido
por el niño con independencia de su edad, cuando sus fan­
tasmas le hace oír la voz de un adulto como una imposi-

www.esnips.com/web/Psique 187



ción brutal y desgarradora.* Aturdido, el niño siente el
peso de la autoridad y de la intimidación parentales, sin
comprender sobre qué recae en' realidad la prohibición
proferida por la voz fantasmada de los padres. El sentido
de la prohibición, sentido que puede ser vehiculizado a
través de cualquier palabra simbólica y estructurante,
queda anulado por el sonido taladrante de la vociferación
parental. El sonido fantasmado echa al sentido simbólico
y se convierte en el seno del yo en el núcleo sonoro, aisla­
do y errante, que constituye el asiento mórbido .del
superyó tiránico. Finalmente, la tela de que está hecho
este supel'yó se reduce a un fragmento de voz a la deriva,
a un objeto errático denominado, en la teoría laeaniana,
·objeto a". A fin de dar cuenta de este rechazo de lo sim­
bólico y de sus consecuencias imaginarias en el yo, Lacen
'recurre al concepto de forelusión; y explica que el rechazo
de los mandatos de la palabra resurge bajo la forma de un
boquete abierto en lo imaginario. Si pensamos el origen y
la naturaleza del superyó tiráni~o según nuestra tesis so­
bre las formaciones del objeto a, reconoceremos en este
superyó un caso ejemplar de formación de objeto a produ­
cida por forclusión.'

Por lo tanto, podemos reconocer al superyó tiránico
una génesis específica distinguible de la del superyó pri­
mordial formado en el momento del Edipo.** Mientras
que el superyó primordial se construye a partir de la in­
corporación de la imagen de la autoridad parental y de la
inscripción en el yo de la ley de prohibición del incesto, el

• Cabe pnocIsar que, ya en 1930, Melanie K1ein y la Escuela ingleaa
hablan oostenldo por vez primera la formación precoz de un IUperyó
weIto particularmente voraz y cruel por loo fantalmas oroleo y oádicoa
del1actante.

2 el. La YO"" de Laun. LA ca....pl d'objel a do... la lhIcrie de J.
Laam, Aubier, 1937, p.l07-148.

•• Aun cuando tienen diferentes génesis, preferimos mantener la hi·
póteBlo oegdn la cual, desde el punto de vista de suo funciones, el super·
yó tiránico no el máII que una eategorfa delsupery6 primordial edfpic:o.

188 www.esnips.com/web/Psique

ción brutal y desgarradora.* Aturdido, el niño siente el
peso de la autoridad y de la intimidación parentales, sin
comprender sobre qué recae en' realidad la prohibición
proferida por la voz fantasmada de los padres. El sentido
de la prohibición, sentido que puede ser vehiculizado a
través de cualquier palabra simbólica y estructurante,
queda anulado por el sonido taladrante de la vociferación
parental. El sonido fantasmado echa al sentido simbólico
y se convierte en el seno del yo en el núcleo sonoro, aisla­
do y errante, que constituye el asiento mórbido .del
superyó tiránico. Finalmente, la tela de que está hecho
este supel'yó se reduce a un fragmento de voz a la deriva,
a un objeto errático denominado, en la teoría laeaniana,
·objeto a". A fin de dar cuenta de este rechazo de lo sim­
bólico y de sus consecuencias imaginarias en el yo, Lacen
'recurre al concepto de forelusión; y explica que el rechazo
de los mandatos de la palabra resurge bajo la forma de un
boquete abierto en lo imaginario. Si pensamos el origen y
la naturaleza del superyó tiráni~o según nuestra tesis so­
bre las formaciones del objeto a, reconoceremos en este
superyó un caso ejemplar de formación de objeto a produ­
cida por forclusión.'

Por lo tanto, podemos reconocer al superyó tiránico
una génesis específica distinguible de la del superyó pri­
mordial formado en el momento del Edipo.** Mientras
que el superyó primordial se construye a partir de la in­
corporación de la imagen de la autoridad parental y de la
inscripción en el yo de la ley de prohibición del incesto, el

• Cabe pnocIsar que, ya en 1930, Melanie K1ein y la Escuela ingleaa
hablan oostenldo por vez primera la formación precoz de un IUperyó
weIto particularmente voraz y cruel por loo fantalmas oroleo y oádicoa
del1actante.

2 el. La YO"" de Laun. LA ca....pl d'objel a do... la lhIcrie de J.
Laam, Aubier, 1937, p.l07-148.

•• Aun cuando tienen diferentes génesis, preferimos mantener la hi·
póteBlo oegdn la cual, desde el punto de vista de suo funciones, el super·
yó tiránico no el máII que una eategorfa delsupery6 primordial edfpic:o.

188 www.esnips.com/web/Psique



supery6 tiránico se origina de modo intempestivo del des­
garramiento traumático padecido por el yo en el momento
del rechazo de una palabra simbólica. Así, a la incorpora­
ci6n imaginaria y a la inscripci6n simbólica, factores que
originan el supery6 primordial, se oponen el desgarra­
miento traumático y el rechazo forclusivo, factores que
originan el supery6 tiránico. Parafraseando la célebre
aserci6n freudiana "el supery6 [primo~all es el heredero
del complejo de Edipo·, propongo la siguiente f6rmula: el
superyd tiránico es el heredero de un trauma prirtlitivo.

Ahora se puede comprender mejor pl>r qué el
supery6 cruel y feroz encama, no la ley de prohibici6n pri­
mordial, sino un simulacro de ley, una ley agujereada,
prácticamente destruida, una vociferaci6n desaforada e
insensata de la ley. El único atributo que confiere al
supery6 una apltriencia de leyes el modo imperativo que
adopta para hacerse oír por el yo. Exceptuado este modo,
la instancia del supery6 tiránico no es nada más que un
trauma personificado por el yo bajo la forma de un grito
aterrador que condena (prohibici6n desmesurada), ordena
(exhortaci6n desmesurada) y sofoca (protecci6n desmesu­
rada),

•
• •

La culpabilidad es una enfermedad imagiDaria
del yo que reclama el remedio imaginario del

autocastigo infligido por elsuperyó

¿Qué es la culpabilidad? ¿Por qué siempre está aso­
ciado el supery6 a la noci6n de culpabilidad? De acuerdo
con las enseñanzas de nuestra práctica de las curas, la
culpabilidad, en el sentido psicoanalítico del término, es
fundamentalmente un sentimiento inconsciente. El con­
cepto de culpabilidad fue introducido en la teoría (reudia­
na para revelar, fundamentalmente, que la única culpabi-

www.esnips.com/web/Psique 189

supery6 tiránico se origina de modo intempestivo del des­
garramiento traumático padecido por el yo en el momento
del rechazo de una palabra simbólica. Así, a la incorpora­
ci6n imaginaria y a la inscripci6n simbólica, factores que
originan el supery6 primordial, se oponen el desgarra­
miento traumático y el rechazo forclusivo, factores que
originan el supery6 tiránico. Parafraseando la célebre
aserci6n freudiana "el supery6 [primo~all es el heredero
del complejo de Edipo·, propongo la siguiente f6rmula: el
superyd tiránico es el heredero de un trauma prirtlitivo.

Ahora se puede comprender mejor pl>r qué el
supery6 cruel y feroz encama, no la ley de prohibici6n pri­
mordial, sino un simulacro de ley, una ley agujereada,
prácticamente destruida, una vociferaci6n desaforada e
insensata de la ley. El único atributo que confiere al
supery6 una apltriencia de leyes el modo imperativo que
adopta para hacerse oír por el yo. Exceptuado este modo,
la instancia del supery6 tiránico no es nada más que un
trauma personificado por el yo bajo la forma de un grito
aterrador que condena (prohibici6n desmesurada), ordena
(exhortaci6n desmesurada) y sofoca (protecci6n desmesu­
rada).

•
• •

La culpabilidad es una enfermedad imagiDaria
del yo que reclama el remedio imaginario del

autocastigo infligido por elsuperyó

¿Qué es la culpabilidad? ¿Por qué siempre está aso­
ciado el supery6 a la noci6n de culpabilidad? De acuerdo
con las enseñanzas de nuestra práctica de las curas, la
culpabilidad, en el sentido psicoanalítico del término, es
fundamentalmente un sentimiento inconsciente. El con­
cepto de culpabilidad fue introducido en la teoría (reudia­
na para revelar, fundamentalmente, que la única culpabi-

www.esnips.com/web/Psique 189



lidad decisiva en la vida psíquica es el sentimientll de ser
culpable sin tener, paradójicamente, ninguna representa­
ción conciente de ello. "El sentimiento de culpabilidad
---escribe Freud- permanece mudo para el enfermo. No
le dice que sea culpable, y de este modo el sujeto no se
siente culpable, sino enfermo."' En efecto, para el psicoa­
nálisis, podemos ser culpables y sin embargo ignorar que
lo somos, puesto que concientemente nada nos acusa, y no
nos parece haber cometido delito alguno. Mientras que en
la conciencia somos inocentes, en el inconsciente somos
culpables.

Ahora bien, esta culpabilidad de la cual la conciencia
no contiene huella alguna, se expresa de modo indirecto
en afecciones psicopatológicas (neurosis obsesiva, melan­
colía, duelo no elaborado, delirio de autoacusación... ), y a
través de diversas formaciones psíquicas como fantasmas,
situaciones dolorosas o incluso comportamientos de fraca­
so en el curso de la cura. Entre estas últimas, recordemos
el caso ejemplar de la reacción terapéutiro negativa. Al ca·
bo de un trabajo analítico seguido de una mejoría del es­
tado del paciente, el psicolUlalista comprueba, contra todo
lo esperado, el retomo de los síntomas y el agravamiento
de los sufrimientos que creía desaparecidos. Como si en el
analizante existiera una fuerza ignorada que le impidiera
progresar y le impusiera un dolor mayor aun que tendría
el valor de penitencia. La culpabilidad que está en el ori·
gen de esta reacción inesperada no se le aparece al pa­
ciente en modo alguno; cree, sencillamente, que su estado
se complicó en forma inexplicable; se reconoce enfermo
pero no se considera culpable.

Sentimiento inconsciente de culpabilidad,
necesidad de caspgo y necesidad de nominación

El trabajo con nuestros pacientes confirma plena­
mente la tesis freudiana según la cual el sufrimiento de

3 Freud, S., El yo y el ello, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras
completas, lomo m, pág. 2722.

190 www.esnips.com/web/Psique

lidad decisiva en la vida psíquica es el sentimientll de ser
culpable sin tener, paradójicamente, ninguna representa­
ción conciente de ello. "El sentimiento de culpabilidad
---escribe Freud- permanece mudo para el enfermo. No
le dice que sea culpable, y de este modo el sujeto no se
siente culpable, sino enfermo."' En efecto, para el psicoa­
nálisis, podemos ser culpables y sin embargo ignorar que
lo somos, puesto que concientemente nada nos acusa, y no
nos parece haber cometido delito alguno. Mientras que en
la conciencia somos inocentes, en el inconsciente somos
culpables.

Ahora bien, esta culpabilidad de la cual la conciencia
no contiene huella alguna, se expresa de modo indirecto
en afecciones psicopatológicas (neurosis obsesiva, melan­
colía, duelo no elaborado, delirio de autoacusación... ), y a
través de diversas formaciones psíquicas como fantasmas,
situaciones dolorosas o incluso comportamientos de fraca­
so en el curso de la cura. Entre estas últimas, recordemos
el caso ejemplar de la reacción terapéutiro negativa. Al ca·
bo de un trabajo analítico seguido de una mejoría del es­
tado del paciente, el psicolUlalista comprueba, contra todo
lo esperado, el retomo de los síntomas y el agravamiento
de los sufrimientos que creía desaparecidos. Como si en el
analizante existiera una fuerza ignorada que le impidiera
progresar y le impusiera un dolor mayor aun que tendría
el valor de penitencia. La culpabilidad que está en el ori·
gen de esta reacción inesperada no se le aparece al pa­
ciente en modo alguno; cree, sencillamente, que su estado
se complicó en forma inexplicable; se reconoce enfermo
pero no se considera culpable.

Sentimiento inconsciente de culpabilidad,
necesidad de caspgo y necesidad de nominación

El trabajo con nuestros pacientes confirma plena­
mente la tesis freudiana según la cual el sufrimiento de

3 Freud, S., El yo y el ello, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras
completas, lomo m, pág. 2722.

190 www.esnips.com/web/Psique



los síntomas expía una falta ignorada El yo cae o recae en­
fermo a fin de aliviar la opresión de ser inconscientemente
culpable. Nos encontramos aquí ante una rara ecuación: el
dolor sentido (autocastigo bajo forma de nuevos síntomas)
es el alivio de un dolor no sentido (culpabilidad). Ahora
bien, para aprehender mejor el mecanismo íntimo de este
hecho clínico, debemos comprender que el sentimiento do­
loroso de culpabilidad consiste -desde el punto de vista
económico- en una tensión intolerable a tal punto que,
para liberarse, ocasiona la acción apacigu,dora ele un auto­
castigo mórbido. Podemos decir, entonces, qlÍe lo propio de
la culpabilidad inconsciente es despertar de modo automá­
tico la irreprimiRI~necesidad de ser castigado.

Pero la acción punitiva no es solamente la satisfac­
ción de una descarga de energía que reabsorbe la tensión;
es además, desde un punto de vista simbólico, una satis­
facción de naturaleza distinta. La acción punitiva alivia
también porque posibilita localizar una falta desconocida
que hasta ese momento carecía de representación. La cul­
pabilidad, para ser tolerada, requiere no sólo de una ac­
ción que expíe la falta sino también de un nombre que la
represente; la necesidad de castigo se redobla en una im­
periosa necesidad de nominación. A veces, esta doble ne­
cesidad de castigar y de nombrar es tan irresistible que
llega a empujar a un hombre a cometer una falta real que
induzca a un castigo igualmente real y que finalmente
nombre la falta inconsciente. "En muchos criminales, so­
bre todo en los jóvenes, hemos descubierto -escribe
Freud- un intenso sentimiento de culpabilidad, que exis­
tía ya antes de la comisión del delito, y no era, por tanto,
una consecuencia del mismo, sino su motivo, como si para
el sujeto hubiera constituido un alivio poder enlazar dicho
sentimiento inconsciente de cupabilidad con algo real y
actual."' A tal punto es estrecha la relación culpabilidad
(causa)-autoacastigo (efecto) que identificamos la una con
el otro y consideramos como equivalentes estas tres ex-

4 [bid., pág. 2724.

www.esnips.com/web/Psique 191

los síntomas expía una falta ignorada El yo cae o recae en­
fermo a fin de aliviar la opresión de ser inconscientemente
culpable. Nos encontramos aquí ante una rara ecuación: el
dolor sentido (autocastigo bajo forma de nuevos síntomas)
es el alivio de un dolor no sentido (culpabilidad). Ahora
bien, para aprehender mejor el mecanismo íntimo de este
hecho clínico, debemos comprender que el sentimiento do­
loroso de culpabilidad consiste -desde el punto de vista
económico- en una tensión intolerable a tal punto que,
para liberarse, ocasiona la acción apacigu,dora ele un auto­
castigo mórbido. Podemos decir, entonces, qlÍe lo propio de
la culpabilidad inconsciente es despertar de modo automá­
tico la irreprimiRI~necesidad de ser castigado.

Pero la acción punitiva no es solamente la satisfac­
ción de una descarga de energía que reabsorbe la tensión;
es además, desde un punto de vista simbólico, una satis­
facción de naturaleza distinta. La acción punitiva alivia
también porque posibilita localizar una falta desconocida
que hasta ese momento carecía de representación. La cul­
pabilidad, para ser tolerada, requiere no sólo de una ac­
ción que expíe la falta sino también de un nombre que la
represente; la necesidad de castigo se redobla en una im­
periosa necesidad de nominación. A veces, esta doble ne­
cesidad de castigar y de nombrar es tan irresistible que
llega a empujar a un hombre a cometer una falta real que
induzca a un castigo igualmente real y que finalmente
nombre la falta inconsciente. "En muchos criminales, so­
bre todo en los jóvenes, hemos descubierto -escribe
Freud- un intenso sentimiento de culpabilidad, que exis­
tía ya antes de la comisión del delito, y no era, por tanto,
una consecuencia del mismo, sino su motivo, como si para
el sujeto hubiera constituido un alivio poder enlazar dicho
sentimiento inconsciente de cupabilidad con algo real y
actual."' A tal punto es estrecha la relación culpabilidad
(causal-autoacastigo (efecto) que identificamos la una con
el otro y consideramos como equivalentes estas tres ex-

4 [bid., pág. 2724.

www.esnips.com/web/Psique 191



presiones: "sentimiento inconsciente de culpabilidad",
"necesidad de castigo" y la que acabamos de proponer,
"necesidad de nominación",

. El superyó hace culpable al yo de una falta
imaginaria y lo castiga

Me parece que ha llegado el momento de establecer
la parte que depende del superyó en el proceso de culpabi·
lidad y que esquematizaremos así:

falta desconocida cometida por el yo .... senti·
miento inconsciente de culpabilidad experimen.
tado por el yo .... acción punitiva infligida por el
superyó.

Pero antes de establecer la presencia superyóica en
la culpabilidad, debemos recordar primero que, puesto
que el superyó no es más que una parte diferenciada del
yo, toda referencia a la acción superyóica debe ser como
prendida en realidad como un movimiento del yo respecto
de sí mismo, Aclarado este punto, despejaremos dos inci·
dencias del superyó. La primera se sitúa en el nivel del
castigo, donde la consideramos idéntica a la necesidad de
imponerse un sufrimiento. Finalmente, la "necesidad de
castigo" no es más que una manera particular de designar
la fuerza que debe emplear el yo para lograr volverse con·
tra sí mismo. Para describir este movimiento, hubiéramos
podido utilizar el ténnino "superyó" y afinnar: el superyó
anna el brazo lIutodestructor del yo, o también sencilla·
mente, el superyó castiga al yo, Examinemos abora la se­
gunda incidencia superyóica, la que, en este caso, se sitúa
en el nivel de la falta que origina el sentimiento incons·
ciente de culpabilidad.

Ahora bien, ¿cuál es la' falta desconocida que vuelve
culpable al yo? Para responder, debemos considerar la
culpabilidad como una fonna elaborada de la angustia de
castración. El temor del niño en el momento del Edipo an­
te la prohibición de la autoridad exterior, se transfonna

192 www.esnips.com/web/Psique

presiones: "sentimiento inconsciente de culpabilidad",
"necesidad de castigo" y la que acabamos de proponer,
"necesidad de nominación",

. El superyó hace culpable al yo de una falta
imaginaria y lo castiga

Me parece que ha llegado el momento de establecer
la parte que depende del superyó en el proceso de culpabi·
lidad y que esquematizaremos así:

falta desconocida cometida por el yo .... senti·
miento inconsciente de culpabilidad experimen.
tado por el yo .... acción punitiva infligida por el
superyó.

Pero antes de establecer la presencia superyóica en
la culpabilidad, debemos recordar primero que, puesto
que el superyó no es más que una parte diferenciada del
yo, toda referencia a la acción superyóica debe ser como
prendida en realidad como un movimiento del yo respecto
de sí mismo, Aclarado este punto, despejaremos dos inci·
dencias del superyó. La primera se sitúa en el nivel del
castigo, donde la consideramos idéntica a la necesidad de
imponerse un sufrimiento. Finalmente, la "necesidad de
castigo" no es más que una manera particular de designar
la fuerza que debe emplear el yo para lograr volverse con·
tra sí mismo. Para describir este movimiento, hubiéramos
podido utilizar el ténnino "superyó" y afinnar: el superyó
anna el brazo lIutodestructor del yo, o también sencilla·
mente, el superyó castiga al yo, Examinemos abora la se­
gunda incidencia superyóica, la que, en este caso, se sitúa
en el nivel de la falta que origina el sentimiento incons·
ciente de culpabilidad.

Ahora bien, ¿cuál es la' falta desconocida que vuelve
culpable al yo? Para responder, debemos considerar la
culpabilidad como una fonna elaborada de la angustia de
castración. El temor del niño en el momento del Edipo an­
te la prohibición de la autoridad exterior, se transfonna

192 www.esnips.com/web/Psique



más tarde en culpabilidad ante la prohibición de la autori·
dad interna (superyó). Ahora bien, estas reacciones imagi·
narias de temor y de culpabilidad son despertadas, no sólo
por la amenaza de la interdicción de realizar el goce inces.
tuoso, sino también por el ardor de su propio deseo que si­
multáneamente experimenta el yo. El yo sólo se angustia
y se culpabiliza ante la prohibición si al mismo tiempo
percibe la agitación interna de su propio deseo. y bien, es
ahí cuando el yo se confunde y se instala en él ese parásito
del neurótico que es la culpa. Pero,' ¿de qué confusión se
trata? El Y9 se equivoca y se considera culpable cuandó, al
percibir el impulso de su deseo, cree percibir el fin del de­
seo; siente el deseo pero cree experimentar el goce.

Ahora bien, el yo se :vuelve culpable no tanto por de­
sear sino por ser inr.apaz de responder a dos exigencias
opuestas y simultáneas del superyó tiránico. Por una par­
te, debe someterse a la apremiante demanda de una voz
que lo exhorta a gozar, y por la otra, debe obedecer a una
segunda voz que, por el contrario, le prohíbe gozar. Ante el
superyó que exhorta, el yo es culpable de no realizar su
deseo: es una falta por defecto; y ante el superyó que pro­
híbe y condena, es culpable de estar a punto de realizar
ese deseo: es una falta por exceso. El yo, paralizado, doble­
mente culpable a los ojos del superyó, de no realizar su de­
seo y, a la inversa, de estar demasiado próximo a realizar­
lo, permanece encerrado en el estrecho círculo del enfren­
tamiento de las dos demandas antagónic8s del superyó.

Pero en realidad ninguna de las dos faltas es cometi·
da ya que recordemos que el deseo es imposible de ser re­
alizado. No puedo ser culpable 4e un acto que me es impo­
sible cometer. Si el superyó no existiera, el yo en sí mismo
jamás seríá culpll,ble. Ahora bien, el superyó existe, es de­
cir que el yo se cree culpable. Sí, la culpabilidad es una
creencia imaginaria del yo,-el falso presentimiento de ex­
perimentar el goce absoluto, mientras que no puede expe"
rimentar más que un goce parcial.

*
* *

www.esnips.com/web/Psique 193

más tarde en culpabilidad ante la prohibición de la autori·
dad interna (superyó). Ahora bien, estas reacciones imagi·
narias de temor y de culpabilidad son despertadas, no sólo
por la amenaza de la interdicción de realizar el goce inces.
tuoso, sino también por el ardor de su propio deseo que si­
multáneamente experimenta el yo. El yo sólo se angustia
y se culpabiliza ante la prohibición si al mismo tiempo
percibe la agitación interna de su propio deseo. y bien, es
ahí cuando el yo se confunde y se instala en él ese parásito
del neurótico que es la culpa. Pero,' ¿de qué confusión se
trata? El Y9 se equivoca y se considera culpable cuandó, al
percibir el impulso de su deseo, cree percibir el fin del de­
seo; siente el deseo pero cree experimentar el goce.

Ahora bien, el yo se :vuelve culpable no tanto por de­
sear sino por ser inr.apaz de responder a dos exigencias
opuestas y simultáneas del superyó tiránico. Por una par­
te, debe someterse a la apremiante demanda de una voz
que lo exhorta a gozar, y por la otra, debe obedecer a una
segunda voz que, por el contrario, le prohíbe gozar. Ante el
superyó que exhorta, el yo es culpable de no realizar su
deseo: es una falta por defecto; y ante el superyó que pro­
híbe y condena, es culpable de estar a punto de realizar
ese deseo: es una falta por exceso. El yo, paralizado, doble­
mente culpable a los ojos del superyó, de no realizar su de­
seo y, a la inversa, de estar demasiado próximo a realizar­
lo, permanece encerrado en el estrecho círculo del enfren­
tamiento de las dos demandas antagónic8s del superyó.

Pero en realidad ninguna de las dos faltas es cometi·
da ya que recordemos que el deseo es imposible de ser re­
alizado. No puedo ser culpable 4e un acto que me es impo­
sible cometer. Si el superyó no existiera, el yo en sí mismo
jamás seríá culpll,ble. Ahora bien, el superyó existe, es de­
cir que el yo se cree culpable. Sí, la culpabilidad es una
creencia imaginaria del yo,-el falso presentimiento de ex­
perimentar el goce absoluto, mientras que no puede expe"
rimentar más que un goce parcial.

*
* *

www.esnips.com/web/Psique 193





Fragmentos de las
obras de S. Freud y de

J. Lacan sobre
el superyó

Selección bibliográfica
sobre el superyó

Fragmentos de las
obras de S. Freud y de

J. Lacan sobre
el superyó

Selección bibliográfica
sobre el superyó





Fragmentos de las obras de S.
Freud y de J. Lacan sobre

el superyó

Freud

Elsupery6 es una de las dos partes
de un yo dividido

Vemos, en efecto [en el melancólico], cómo una parte
del yo se sitúa enfrente de.la otra y la valOra críticamente
como si la tomara por objeto (1915).[1]

•
Elsuperyó es una diferenci_ión en el yo que
resulta de la incorporación -por identificación­
de la autoridad parental

La instauración del superyó puede ser descríta como
un caso plenamente conseguido de identificación con la
instancia parental (1933).[2]

•
El superyó es la huella psíquica y duradera en el yo
de la resolución del conflicto edtpico

El superyó es, en efecto, el heredero del complejo de
Edipo y sólo queda establecido una vez liquidado éste
(1938).[3]

•

197

Fragmentos de las obras de S.
Freud y de J. Lacan sobre

el superyó

Freud

Elsupery6 es una de las dos partes
de un yo dividido

Vemos, en efecto [en el melancólico], cómo una parte
del yo se sitúa enfrente de.la otra y la valOra críticamente
como si la tomara por objeto (1915).[1]

•
Elsuperyó es una diferenci_ión en el yo que
resulta de la incorporación -por identificación­
de la autoridad parental

La instauración del superyó puede ser descríta como
un caso plenamente conseguido de identificación con la
instancia parental (1933).[2]

•
El superyó es la huella psíquica y duradera en el yo
de la resolución del conflicto edtpico

El superyó es, en efecto, el heredero del complejo de
Edipo y sólo queda establecido una vez liquidado éste
(1938).[3]

•

197



El supel'yÓ es inconsciente

En nuestro análisis averiguamos que hay personas
en las cuales la autocrítica y la conciencia moral
[superyó] C.) son inconscientes y producen, como tales,
importantísimos efectos (1923).[4]

*
El superyó no prohíbe el deseo, sino la satisfacción
del deseo; restringe el goce

El superyó puede plantear, a su vez, nuevas necesi­
dades, pero su función principal sigue siendo la restric­
ción de las satisfacciones (1938).[5]

*
Una de las dos categoriaB del supel'yÓ:
el superyó-conciencia

A esta instancia la llamamos superyó, y en sus fun­
cionesjudicativas la sentimos como conciencia (1938.[6]

*
El superyó es una instancia psíquica inferida por no­

sotros; la conciencia es una de las funciones que le atri­
buimos, junto a otras; está destinada a vigilar los actos y
las intenciones del yo, juzgándolos y ejerciendo una acti­
vidad censoria (1930).[7]

*
Las tres funciones del superyó-conciencia

Tornemos ahora al superyó. Le hemos atribuido las
funciones de autoobservación, conciencia moral e ideal
(1933).[8]

*

198

El supel'yÓ es inconsciente

En nuestro análisis averiguamos que hay personas
en las cuales la autocrítica y la conciencia moral
[superyó] C.) son inconscientes y producen, como tales,
importantísimos efectos (1923).[4]

*
El superyó no prohíbe el deseo, sino la satisfacción
del deseo; restringe el goce

El superyó puede plantear, a su vez, nuevas necesi­
dades, pero su función principal sigue siendo la restric­
ción de las satisfacciones (1938).[5]

*
Una de las dos categoriaB del supel'yÓ:
el superyó-conciencia

A esta instancia la llamamos superyó, y en sus fun­
cionesjudicativas la sentimos como conciencia (1938.[6]

*
El superyó es una instancia psíquica inferida por no­

sotros; la conciencia es una de las funciones que le atri­
buimos, junto a otras; está destinada a vigilar los actos y
las intenciones del yo, juzgándolos y ejerciendo una acti­
vidad censoria (1930).[7]

*
Las tres funciones del superyó-conciencia

Tornemos ahora al superyó. Le hemos atribuido las
funciones de autoobservación, conciencia moral e ideal
(1933).[8]

*

198



La otra categorúJ delsuperyó: el supeT'yÓ tiránico.
Este superyó representa, a los ojos del yo, no la
realidad exterior sino el mundo infernal del goce,
es decir, el mundo del eUo

El superyó, abogado del mundo interior, o sea, del
ello, se opone al yo, verdadero representante del mundo
exterior o de la realidad (1923).[9)

•
La energía de carga a estos contenidos del supery6

afluye a ellos desde fuentes situadas en el ello (1923). [lO)

•
El superyó tiránico es tan amoral y cruel
como el ello

El ello es totalmente amoral; el yo se esfuerza en ser
moral y el supery6 puede ser "hipermoral" y hacerse en­
tonces tan cruel corno el ello (1923).[11)

•
Elsuperyó tiránico es un instigadorperverso que
empuja al yo a go%ar luulta la muerte

En el supery6 reina entonces el instinto de muerte,
que consigue, con frecuencia, llevar a la muerte al yo
(1923).[12)

•
• •

199

La otra categorúJ delsuperyó: el supeT'yÓ tiránico.
Este superyó representa, a los ojos del yo, no la
realidad exterior sino el mundo infernal del goce,
es decir, el mundo del eUo

El superyó, abogado del mundo interior, o sea, del
ello, se opone al yo, verdadero representante del mundo
exterior o de la realidad (1923).[9)

•
La energía de carga a estos contenidos del supery6

afluye a ellos desde fuentes situadas en el ello (1923). [lO)

•
El superyó tiránico es tan amoral y cruel
como el ello

El ello es totalmente amoral; el yo se esfuerza en ser
moral y el supery6 puede ser "hipermoral" y hacerse en­
tonces tan cruel corno el ello (1923).[11)

•
Elsuperyó tiránico es un instigadorperverso que
empuja al yo a go%ar luulta la muerte

En el supery6 reina entonces el instinto de muerte,
que consigue, con frecuencia, llevar a la muerte al yo
(1923).[12)

•
• •

199



Lacan

Ast como para Freud elsupery6 representa el ello,
de igual manera para Lacan el supery6 representa
el goce y ordena gozar

El superyó es el imperativo del goce: ¡Goza![l3]

*
El supery6 tiránico es el heredero de
un trauma primitivo

...el superyó acaba por identificarse sólo con lo más
devastador, con lo más fascinante de las primitivas expe­
riencias del sujeto. Acaba por identificarse con lo que lla­
mo la figuro feroz, a las figuras que podernos vincular con
los traumatismos primitivos, sean cuales fueren, que el
niño ha sufrido.[I4]

*
Elsupery6 tiránico nace de un desgarramiento
en lo imaginario (trauma) en el momento del re­
chazo
de una palabra simb6lica (forclusi6n)

... esa figura obscena y feroz que el análisis llama el
superyó, y que hay que entender corno el boquete abierto
en lo imaginario por todo rechazo (...) Iforclusión] de los
mandamientos de la palabra.[I5]

*

200

Lacan

Ast como para Freud elsupery6 representa el ello,
de igual manera para Lacan el supery6 representa
el goce y ordena gozar

El superyó es el imperativo del goce: ¡Goza![l3]

*
El supery6 tiránico es el heredero de
un trauma primitivo

...el superyó acaba por identificarse sólo con lo más
devastador, con lo más fascinante de las primitivas expe­
riencias del sujeto. Acaba por identificarse con lo que lla­
mo la figuro feroz, a las figuras que podernos vincular con
los traumatismos primitivos, sean cuales fueren, que el
niño ha sufrido.[I4]

*
Elsupery6 tiránico nace de un desgarramiento
en lo imaginario (trauma) en el momento del re­
chazo
de una palabra simb6lica (forclusi6n)

... esa figura obscena y feroz que el análisis llama el
superyó, y que hay que entender corno el boquete abierto
en lo imaginario por todo rechazo (...) Iforclusión] de los
mandamientos de la palabra.[I5]

*

200



El supery6 tiránko encarna, no la ley de la
interdicci6n, Bino un simulacro de ley, una ley
agujereada, prácticamente destruida, una
vociferaci6n desaforada e insensata de la ley

Un enunciado discordante, ignorado en la ley, un
enunciado situado en primer plano por un acontecimiento
traumático, que reduce la ley a una emergencia de carác­
ter inadmisible, no integrable: he aquí esa instancia ciega
repetitiva, que habitualmente definimos con el término
superyó.[16]

*
El superyó es, simultáneamente, la ley y su destruc­

ción.[l7]

*
El superyó tiene relación con la ley, pero es a la vez

una ley insensata, que llega a ser el desconocimiento de
la ley.[l8]

*
* *

201

El supery6 tiránko encarna, no la ley de la
interdicci6n, Bino un simulacro de ley, una ley
agujereada, prácticamente destruida, una
vociferaci6n desaforada e insensata de la ley

Un enunciado discordante, ignorado en la ley, un
enunciado situado en primer plano por un acontecimiento
traumático, que reduce la ley a una emergencia de carác­
ter inadmisible, no integrable: he aquí esa instancia ciega
repetitiva, que habitualmente definimos con el término
superyó.[16]

*
El superyó es, simultáneamente, la ley y su destruc­

ción.[l7]

*
El superyó tiene relación con la ley, pero es a la vez

una ley insensata, que llega a ser el desconocimiento de
la ley.[l8]

*
* *

201



Referencias de los
fragmentos citados

[1] Duelo y melancoUa, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obras completas, torno 11, pág. 2094.

[2] "Disección de la personalidad psíquica", en Nuevas
lecciones introductorias al psicoanálisis, Madrid, Bi­
blioteca Nueva, 1973, Obras completas, torno 111,
pág.3136.

[3] Compendio del psicoandlisis, Madrid, Biblioteca
Nueva, 1973, Obras completas, torno 111, pág. 3418.

[4] El yo y el ello, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obras completas, torno 111, pág. 2709.

[5] Compendio de psicoanálisis, op. cit., pág. 3381.
[6] lbid., pág. 3417.
[7] El malestar en la cultura, Madrid, Biblioteca Nueva,

1973, Obras completas, torno I1I, pág. 3061.
[8] "Disección de la personalidad psíquica", loc. cit., pág.

3138.
[9] El yo Y el ello, op. cit., pág. 2714.

[lO] lbid., pág. 2724.
[11] lbid., pág. 2725.
[12] lbid., pág. 2724.
[13] El Seminario 20. Aún, Barcelona, Paidós, 1981, pág.

11.
[14] El Seminario 1. Los escritos técnicos de Freud, Bar-

celona, Paidós, 1981, pág. 161.
[15] Escritos 1, México, Siglo XXI, 1975, pág. 346.
[l6] El Seminario 1, op. cit., pág. 292.
[l7] lbúi., pág. 161.
[18] lbúi.

202

Referencias de los
fragmentos citados

[1] Duelo y melancoUa, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obras completas, torno 11, pág. 2094.

[2] "Disección de la personalidad psíquica", en Nuevas
lecciones introductorias al psicoanálisis, Madrid, Bi­
blioteca Nueva, 1973, Obras completas, torno 111,
pág.3136.

[3] Compendio del psicoandlisis, Madrid, Biblioteca
Nueva, 1973, Obras completas, torno 111, pág. 3418.

[4] El yo y el ello, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obras completas. torno 111, pág. 2709.

[5] Compendio de psicoanálisis, op. cit., pág. 3381.
[6] lbid., pág. 3417.
[7] El malestar en la cultura, Madrid, Biblioteca Nueva,

1973, Obras completas, torno I1I, pág. 3061.
[8] "Disección de la personalidad psíquica", loc. cit., pág.

3138.
[9] El yo Y el ello, op. cit., pág. 2714.

[lO] lbid., pág. 2724.
[11] lbid., pág. 2725.
[12] lbid., pág. 2724.
[13] El Seminario 20. Aún, Barcelona, Paidós, 1981, pág.

11.
[14] El Seminario 1. Los escritos técnicos de Freud, Bar-

celona, Paidós, 1981, pág. 161.
[15] Escritos 1, México, Siglo XXI, 1975, pág. 346.
[l6] El Seminario 1, op. cit., pág. 292.
[l7] lbúi., pág. 161.
[18] lbúi.

202



Selección bibliográfica sobre
elsuperyó

Freud, S.

19137btem et Tabou, Payot, 1973, págs. 82-83, 163-168,
180-181. [Hay versión castellana: Tótem y tabú, Ma­
drid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas, tomo
11.]

1914 "Pour introduire le narcissisme", en La uie sexuelle,
P.U.F. 1969, págs. 82-84, 92, 94, 96-105. [Hay ver­
sión castellana: Introducción al narcisismo, Madrid,
Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas, tomo lI.l

1916 "Quelques types de caractere dégagés par le travail
psychanalytíque", en L'inquiétante etrangeté, GaUi­
mard, 1985, págs. 139-171. [Hay versión castellana:
Varios tipos de carácter descubiertos en la labor
anaUtica, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras
completas, tomo m.l

1917 "Deuil et mélancolie", en (Euvres complétes, vol.
XIII, P.U.F., 1988, págs. 259-278 [Hay versión caste­
llana: Duelo y melancoUa, Madrid, Biblioteca Nueva,
1973, Obras completas, tomo lI.l

1921 "Psychologie des foules et analyse du moi", en Es·
sais de psychanalyse, Payot, 1981, págs. 173, 198­
204. [Hay versión castellana: Psicologfa de las ma­
sas y análisis del yo, Madrid, Biblioteca Nueva,
1973, Obras completas, tomo III.l

203

Selección bibliográfica sobre
elsuperyó

Freud, S.

19137btem et Tabou, Payot, 1973, págs. 82-83, 163-168,
180-181. [Hay versión castellana: Tótem y tabú, Ma­
drid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas, tomo
11.]

1914 "Pour introduire le narcissisme", en La uie sexuelle,
P.U.F. 1969, págs. 82-84, 92, 94, 96-105. [Hay ver­
sión castellana: Introducción al narcisismo, Madrid,
Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas, tomo lI.l

1916 "Quelques types de caractere dégagés par le travail
psychanalytíque", en L'inquiétante etrangeté, GaUi­
mard, 1985, págs. 139-171. [Hay versión castellana:
Varios tipos de carácter descubiertos en la labor
anaUtica, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras
completas, tomo m.l

1917 "Deuil et mélancolie", en (Euvres complétes, vol.
XIII, P.U.F., 1988, págs. 259-278 [Hay versión caste­
llana: Duelo y melancoUa, Madrid, Biblioteca Nueva,
1973, Obras completas, tomo lI.l

1921 "Psychologie des foules et analyse du moi", en Es·
sais de psychanalyse, Payot, 1981, págs. 173, 198­
204. [Hay versión castellana: Psicologfa de las ma­
sas y análisis del yo, Madrid, Biblioteca Nueva,
1973, Obras completas, tomo III.l

203



1923 "Le moi et le ~a", en Essais de psychanalyse, op. cit.,
págs. 239-240, 243, 246-252, 262-274. [Hay versión
castellana: El yo y el ello, Madrid, Biblioteca Nueva,
1973, Obras completas, tomo lII.l

1923 "La disparition du complexe d'<Edipe", en La Vie se­
zuelle, op. cit., págs. 120-122. [Hay versión castella­
na: La disolución del complejo de Edipo, Madrid, Bi­
blioteca Nueva, 1973, Obras completas, tomo 11I.]

1924"Le probleme économique du masochisme", en Nev­
rose, psychose et perversion, P.U.F., 1973, págs. 294­
297 [Hay versión castellana: El problema económico
del masoquismo, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obras completas, tomo lII.l

1925 "Quelques conséquences psychiques de la différence
anatomique entre les sexes", en La vie sexuelle, op.
cit., pág. 131. [Hay versión castellana: Algunas con­
secuencias psiquicas de la diferencia sexual anató­
mica, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras com­
pletas, tomo lII.l

1928 "Dostoievski et le parricide", en Résultats, Jdées,
Problemes JJ, P.U.F., 1985, págs. 168-172. [Hay ver­
sión castellana: Dostoyevski y el parricidio, Madrid,
Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas, tomo 111.]

1929 Malaise dans la civilisation, P.U.F., 1971, págs. 80­
91,94-98,102-105. [Hay versión castellana: El ma­
lestar en la cultura, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obras completas, tomo lII.l

1933 "La décomposition de la personalité psychique", en
Nouvelles Conférences d'introduction a la psycha­
nalyse, Gallimard, 1984, págs. 82-91, 93-97, 100,
104, 107-11O [Hay versión castellana: "La disección
de la personalidad psíquica", en Nuevas lecciones
introductorias al psicoanálisis, Madrid, Biblioteca
Nueva, 1973, Obras completas, tomo lII.l

204

1923 "Le moi et le ~a", en Essais de psychanalyse, op. cit.,
págs. 239-240, 243, 246-252, 262-274. [Hay versión
castellana: El yo y el ello, Madrid, Biblioteca Nueva,
1973, Obras completas, tomo lII.l

1923 "La disparition du complexe d'<Edipe", en La Vie se­
zuelle, op. cit., págs. 120-122. [Hay versión castella­
na: La disolución del complejo de Edipo, Madrid, Bi­
blioteca Nueva, 1973, Obras completas, tomo 111.]

1924"Le probleme économique du masochisme", en Nev­
rose, psychose et perversion, P.U.F., 1973, págs. 294­
297 [Hay versión castellana: El problema económico
del masoquismo, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obras completas, tomo lII.l

1925 "Quelques conséquences psychiques de la différence
anatomique entre les sexes", en La vie sexuelle, op.
cit., pág. 131. [Hay versión castellana: Algunas con­
secuencias psiquicas de la diferencia sexual anató­
mica, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras com­
pletas, tomo lII.l

1928 "Dostoievski et le parricide", en Résultats, Jdées,
Problemes JJ, P.U.F., 1985, págs. 168-172. [Hay ver­
sión castellana: Dostoyevski y el parricidio, Madrid,
Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas, tomo 111.]

1929 Malaise dans la civilisation, P.U.F., 1971, págs. 80­
91,94-98,102-105. [Hay versión castellana: El ma­
lestar en la cultura, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obras completas, tomo lII.l

1933 "La décomposition de la personalité psychique", en
Nouvelles Conférences d'introduction a la psycha­
nalyse, Gallimard, 1984, págs. 82-91, 93-97, 100,
104, 107-11O [Hay versión castellana: "La disección
de la personalidad psíquica", en Nuevas lecciones
introductorias al psicoanálisis, Madrid, Biblioteca
Nueva, 1973, Obras completas, tomo lII.l

204



1933"La féminité", en Nouvelles Conférences d'introduc­
tion a la psychanalyse, op. cit., pág. 173. [Hay ver­
sión castellana: "La femineidad", en Nuevas leccio­
nes introductorias al psicoanálisis, Madrid, Bibliote­
ca Nueva, 1973, Obras completas, tomo 111.]

1938Abrégé de psychanalyse, P.U.F., 1949, págs. 7,48-49,
82-84. [Hay versión castellana: Compendio del psi­
coanálisis, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras
completas, tomo III.]

1939L'homme MOlse et la religion monothéiste, Galli­
mard, 1985, págs. 216-218. [Hay versión castellana:
Moisés y la religwn monotetsta: tres ensayos, Ma­
drid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas, tomo
III.]

LACAN, J.,

"Sorne reflection on the Ego" (Conferencia en la Bri­
tish PsychoanaIytic Society, el 2 de mayo de 1951),
The Psychoanalytic Quarterly, vol. 23, 1954. [Hay
versión castellana: "Algunas reflexiones sobre el
yo".]

De la psychose paranoi"aque dans ses rapparts avec
la personnalité, Seuil, 1975, pág. 323. [Hay versión
castellana: De la psicosis paranoica en sus relacio­
nes con la personalidad, México, Siglo XXI, 1971.]

Le Séminaire, libro 1, Les ecrits techniques de Freud,
Seuil, 1975, págs. 97, 118-119, 129, 155, 209, 219­
222, 312 [Hay versión castellana: El Seminario 1.
Los escritos técnicos de Freud, Barcelona, Paidós,
1981.]

Le Séminaire, libro 11, Le moi dans la théorie de
Freud et dans la technique de la psychanalyse, Seuil,

205

1933"La féminité", en Nouvelles Conférences d'introduc­
tion a la psychanalyse, op. cit., pág. 173. [Hay ver­
sión castellana: "La femineidad", en Nuevas leccio­
nes introductorias al psicoanálisis, Madrid, Bibliote­
ca Nueva, 1973, Obras completas, tomo 111.]

1938Abrégé de psychanalyse, P.U.F., 1949, págs. 7,48-49,
82-84. [Hay versión castellana: Compendio del psi­
coanálisis, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras
completas, tomo III.]

1939L'homme MOlse et la religion monothéiste, Galli­
mard, 1985, págs. 216-218. [Hay versión castellana:
Moisés y la religwn monotetsta: tres ensayos, Ma­
drid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas, tomo
III.]

LACAN, J.,

"Sorne reflection on the Ego" (Conferencia en la Bri­
tish PsychoanaIytic Society, el 2 de mayo de 1951),
The Psychoanalytic Quarterly, vol. 23, 1954. [Hay
versión castellana: "Algunas reflexiones sobre el
yo".]

De la psychose paranoi"aque dans ses rapparts avec
la personnalité, Seuil, 1975, pág. 323. [Hay versión
castellana: De la psicosis paranoica en sus relacio­
nes con la personalidad, México, Siglo XXI, 1971.]

Le Séminaire, libro 1, Les ecrits techniques de Freud,
Seuil, 1975, págs. 97, 118-119, 129, 155, 209, 219­
222, 312 [Hay versión castellana: El Seminario 1.
Los escritos técnicos de Freud, Barcelona, Paidós,
1981.]

Le Séminaire, libro 11, Le moi dans la théorie de
Freud et dans la technique de la psychanalyse, Seuil,

205



206

1978, págs. 157-160, 294-295. [Hay versi6n castella­
na: El Seminario 2. El yo en la teorla de Freud y en
la técnica psicoanalttica, Barcelona, Paid6s, 1983.]

Le Séminaire, libro 111, Les psychoses, Seuil, 1981,
págs. 312-313. [Hay versi6n castellana: El Semina­
rio 3. Las psicosis, Barcelona, Paid6s, 1983.]

La relation d'objet et les structures freudiennes (se­
minario inédito), lecciones del 12 de diciembre de
1956, del 6 de marzo y del 3 de julio de 1957.

Les formations de l'inconscient (seminario inédito),
lecciones del 19 de marzo y del 2 de julio de 1958.

Le. désir et son interprétation (seminario inédito), lec­
ciones del 10 de diciembre de 1958 y del 18 de abril
de 1959.

Le Seminaire, libro VII, L'Ethique de la psychanaly­
se, Seuil, 1986, págs. 14-16,206-231, 354-358. [Hay
versi6n castellana: El Seminario 7. La ética del pa­
sicoanálisis.]

L'angoisse (seminario inédito), lecci6n del 19 de di­
ciembre de 1962.

Le Séminaire, libro XI, Les quatre concepts fonda­
mentaux de la psychanalyse, Seuil, 1973, pág. 172,
179. [Hay versi6n castellana: El Seminario 11. Los
cuatro conceptos fundamentales del psicoanálisis,
Buenos Aires, Paidós, 1986.]

Ecrits, Seuil, 1966, págs. 115-116,127-137, 360, 433­
434,619,653,683-684,765-790,821,827. [Hay ver­
si6n castellana: Escritos 1 y Escritos 11, México, Siglo
XXI,1970 y 1978 respectivamente.]

D'un discours qui ne seroit pas du semblant (semi-

206

1978, págs. 157-160, 294-295. [Hay versi6n castella­
na: El Seminario 2. El yo en la teorla de Freud y en
la técnica psicoanalttica, Barcelona, Paid6s, 1983.]

Le Séminaire, libro 111, Les psychoses, Seuil, 1981,
págs. 312-313. [Hay versi6n castellana: El Semina­
rio 3. Las psicosis, Barcelona, Paid6s, 1983.]

La relation d'objet et les structures freudiennes (se­
minario inédito), lecciones del 12 de diciembre de
1956, del 6 de marzo y del 3 de julio de 1957.

Les formations de l'inconscient (seminario inédito),
lecciones del 19 de marzo y del 2 de julio de 1958.

Le. désir et son interprétation (seminario inédito), lec­
ciones del 10 de diciembre de 1958 y del 18 de abril
de 1959.

Le Seminaire, libro VII, L'Ethique de la psychanaly­
se, Seuil, 1986, págs. 14-16,206-231, 354-358. [Hay
versi6n castellana: El Seminario 7. La ética del pa­
sicoanálisis.]

L'angoisse (seminario inédito), lecci6n del 19 de di­
ciembre de 1962.

Le Séminaire, libro XI, Les quatre concepts fonda­
mentaux de la psychanalyse, Seuil, 1973, pág. 172,
179. [Hay versi6n castellana: El Seminario 11. Los
cuatro conceptos fundamentales del psicoanálisis,
Buenos Aires, Paidós, 1986.]

Ecrits, Seuil, 1966, págs. 115-116,127-137, 360, 433­
434,619,653,683-684,765-790,821,827. [Hay ver­
si6n castellana: Escritos 1 y Escritos 11, México, Siglo
XXI,1970 y 1978 respectivamente.]

D'un discours qui ne seroit pas du semblant (semi-



nario inédito), lecciones del 10 de marzo y del 16 de
junio de 1971.

Le Séminaire, libro XX, Encare, Senil, 1975, pág. 10.
[Hay versión castellana: El Seminario 20. Aún, Bar·
celona, Paidós, 1982.)

•
• •

Berge, A., "Le surmoi, son origine, sa nature et sa rela·
tion Ala conscience morale", en Revue {ran~aise de
psychanalyse, vol. 31, 1967, pág. 1079.

Didier-Weill, A, "Recherehe sur le surmoi", en Lettres de
l'Ecole, N" 25, vol. 1, abril 1979, pág. 286.

F1orence, J., "La fonction du surmoi dans la cure analyti·
que", en Feuillets psychiatriques de Laye, vol. 13-1,
1980, pág. 49-62.

Hartmann, H., y Loewenstein, R., "Notes sur le sunnoi",
en Revue {raTU;aise de psychanalyse, tomo 28, nros.
5-6,1964.

Hesnard, A, "L'évolution de la notion de sunnoi daos la
théorie de la psychanalyse", en Revue fraTU;fJise de
psychanalyse, vol. 15, 1951, pág. 185.

Jones, E., "La conception du surmoi", en Revue {ran~aise

de psychanalyse, vol. 1, N" 1,1927, pág. 324.

-, "L'origine du surmoi", en TMorie et pratique de la
psychanalyse, Payot, 1969, págs. 132-138.

K1ein,M., "Les stades précoces du developement redipien"
(1928), en Essais de psychanalyse, Payot, 1978,
págs. 229-241.

207

nario inédito), lecciones del 10 de marzo y del 16 de
junio de 1971.

Le Séminaire, libro XX, Encare, Senil, 1975, pág. 10.
[Hay versión castellana: El Seminario 20. Aún, Bar·
celona, Paidós, 1982.)

•
• •

Berge, A., "Le surmoi, son origine, sa nature et sa rela·
tion Ala conscience morale", en Revue {ran~aise de
psychanalyse, vol. 31, 1967, pág. 1079.

Didier-Weill, A, "Recherehe sur le surmoi", en Lettres de
l'Ecole, N" 25, vol. 1, abril 1979, pág. 286.

F1orence, J., "La fonction du surmoi dans la cure analyti·
que", en Feuillets psychiatriques de Laye, vol. 13-1,
1980, pág. 49-62.

Hartmann, H., y Loewenstein, R., "Notes sur le sunnoi",
en Revue {raTU;aise de psychanalyse, tomo 28, nros.
5-6,1964.

Hesnard, A, "L'évolution de la notion de sunnoi daos la
théorie de la psychanalyse", en Revue fraTU;fJise de
psychanalyse, vol. 15, 1951, pág. 185.

Jones, E., "La conception du surmoi", en Revue {ran~aise

de psychanalyse, vol. 1, N" 1,1927, pág. 324.

-, "L'origine du surmoi", en TMorie et pratique de la
psychanalyse, Payot, 1969, págs. 132·138.

K1ein,M., "Les stades précoces du developement redipien"
(1928), en Essais de psychanalyse, Payot, 1978,
págs. 229-241.

207



-, "Le developpement précoce de la conscience chez
I'enfant" (1933), en Essais de psychanalyse, op. cit.,
págs. 296-306.

Laforgue, R., "A propos du surmoi", en Revue frant;aise
de psychanalyse, vol. 1 N" 1,1927, pág. 76.

Lagache, D., "La structure du sunnoi", en Bulletin de
psychologie, tomo XI, N" 152,1958, pág. 905.

Laplanche, J. y Pontalis, J.-B., artículo "Surmoi", en Vo­
cabulaire du psychanalyse, P.U.F., 1967, págs. 471­
473. [Hay versión castellana: "Superyó", en Diccio­
nario de psicoanálisis.

Muller-Brunschweig, G., '"!'he Genesis of feminine super
ego", en Analyses, VII, 3-4, 1926, pág. 359.

Rosenfeld, H., "SurmoilIdéal du moi", en Revue frant;aise
de psychanalyse, vol. 27, nros. 4-5, 1963, pág. 543.

Rosolato, G., La nlation d'inconnu, Gallimard, 1978, pág.
94-102 (culpabilité).

-, Le sacri{ice, P.U.F., 1987, págs. 32-37, 60-67 (culpa­
bilité).

Saussure, R. de, "Notes sur la pluralité du sunnoi", en
Revue {rant;aise de psychanalyse, vol. 4, 1930-1931,
pág. 163.

Turiell, F., "An historica1 analysis of freudian conception
of super ego", en The Psycho-analysis Review, t. 54,
N" 1,1967, pág. 118.

208

-, "Le developpement précoce de la conscience chez
I'enfant" (1933), en Essais de psychanalyse, op. cit.,
págs. 296-306.

Laforgue, R., "A propos du surmoi", en Revue frant;aise
de psychanalyse, vol. 1 N" 1,1927, pág. 76.

Lagache, D., "La structure du sunnoi", en Bulletin de
psychologie, tomo XI, N" 152,1958, pág. 905.

Laplanche, J. y Pontalis, J.-B., artículo "Surmoi", en Vo­
cabulaire du psychanalyse, P.U.F., 1967, págs. 471­
473. [Hay versión castellana: "Superyó", en Diccio­
nario de psicoanálisis.

Muller-Brunschweig, G., '"!'he Genesis of feminine super
ego", en Analyses, VII, 3-4, 1926, pág. 359.

Rosenfeld, H., "SurmoilIdéal du moi", en Revue frant;aise
de psychanalyse, vol. 27, nros. 4-5, 1963, pág. 543.

Rosolato, G., La nlation d'inconnu, Gallimard, 1978, pág.
94-102 (culpabilité).

-, Le sacri{ice, P.U.F., 1987, págs. 32-37, 60-67 (culpa­
bilité).

Saussure, R. de, "Notes sur la pluralité du sunnoi", en
Revue {rant;aise de psychanalyse, vol. 4, 1930-1931,
pág. 163.

Turiell, F., "An historica1 analysis of freudian conception
of super ego", en The Psycho-analysis Review, t. 54,
N" 1,1967, pág. 118.

208



7

El concepto de
FORCLUSION

7

El concepto de
FORCLUSION





El concepto de forclusión
Antes de leer este texto compro­
metemos al lector a retomar el
primer capítulo sobre el con­
cepto de castración.

El concepto de forclusión es una construcción teórica
que intenta explicar el mecanismo psíquico que está en el
origen de la psicosis. Además, también algunos trastornos
episódicos -como una alucinación, un delirio agudo, un
pasaje al acto e incluso enfermedades psicosomáticas-­
podrían esclarecerse a partir de la hipótesis de la forclu­
sión. 1bdas estas manifestaciones clínicas -ya sean dura­
deras o transitorias- serían ocasionadas por un desorden
de la simbolización de la experiencia de la castración. En
efecto, veremos que la forclusión es el nombre que da el
psicoanálisis al defecto de inscripción en el inconsciente
de la experiencia normativa de la castración. Experiencia
crucial que -en la medida en que es simbolizada- per­
mite al niño asumir su propio sexo y así llegar a ser capaz
de reconocer sus límites. Además de las manifestaciones
clínicas y sintomáticas propias de la psicosis, esta ausen­
cia de simbolización de la castración se expresará espe­
cialmente por una incertidumbre del paciente psicótico
respecto de su identidad sexual y por una pérdida del sen·
tido de la realidad.

*
* *

Desde el 'punto de vista terminológico, el término
forclusión -tomado del vocabulario jurídico- fue
propuesto por Lacan para traducir el vocablo alemán

www.esnips.com/web/Psique
211

El concepto de forclusión
Antes de leer este texto compro­
metemos al lector a retomar el
primer capítulo sobre el con­
cepto de castración.

El concepto de forclusión es una construcción teórica
que intenta explicar el mecanismo psíquico que está en el
origen de la psicosis. Además, también algunos trastornos
episódicos -como una alucinación, un delirio agudo, un
pasaje al acto e incluso enfermedades psicosomáticas-­
podrían esclarecerse a partir de la hipótesis de la forclu­
sión. 1bdas estas manifestaciones clínicas -ya sean dura­
deras o transitorias- serían ocasionadas por un desorden
de la simbolización de la experiencia de la castración. En
efecto, veremos que la forclusión es el nombre que da el
psicoanálisis al defecto de inscripción en el inconsciente
de la experiencia normativa de la castración. Experiencia
crucial que -en la medida en que es simbolizada- per­
mite al niño asumir su propio sexo y así llegar a ser capaz
de reconocer sus límites. Además de las manifestaciones
clínicas y sintomáticas propias de la psicosis, esta ausen­
cia de simbolización de la castración se expresará espe­
cialmente por una incertidumbre del paciente psicótico
respecto de su identidad sexual y por una pérdida del sen·
tido de la realidad.

*
* *

Desde el 'punto de vista terminológico, el término
forclusión -tomado del vocabulario jurídico- fue
propuesto por Lacan para traducir el vocablo alemán

www.esnips.com/web/Psique
211



Verwerfung, habitualmente transcrito en las versiones de
la obra de Freud por la palabra rechazo. Aclaremos que,
inicialmente, Lacan había empleado el término cercena­
miento (retranchement) como equivalente francés de Ver­
werfung.

Primero presentaremos el concepto de forclusión si­
guiendo a Freud en su investigación acerca de la psicosis;
luego, en un segundo tiempo, expondremos la concepción
lacaniana de esta noción.

Para desarrollar nuestro estudio, nos apoyaremos en
la ensefianza de J. Lacan y retomaremos algunos aspec­
tos de nuestros recientes trabajos: "La forclusion locale:
contribution a la théorie lacanienne de la forclusion" (La
forclusión local: contribución a la teoría lacaniana de la
forcluslón).t

•
• •

El concepto de forclusión en Freud

La psicosis es una defensa inapropiada y mórbida
contra el peligro del recuerdo de la castración

Ya desde sus primeros textos Freud se dedicó a ais­
lar un mecanismo de defensa propio de la psicosis. Así en
1984, momento en el que la teoría de la represión aún no
estaba concluida, sostiene la tesis según la cual diferentes
enfermedades mentales serían la expresión de defensas
inapropiadas y mórbidas del yo. Bajo la denominación de
"psiconeurosis de defensa" Freud agrupa diversas entida­
des clínicas, tales como la histeria, la fobia, la obsesión y

1 er. Les yeux de Laure. Le concept d'objet a dans la tbéorie de J.
Lacan, Aubier, 1987. págs. 107-132.

212 www.esnips.com/web/Psique

Verwerfung, habitualmente transcrito en las versiones de
la obra de Freud por la palabra rechazo. Aclaremos que,
inicialmente, Lacan había empleado el término cercena­
miento (retranchement) como equivalente francés de Ver­
werfung.

Primero presentaremos el concepto de forclusión si­
guiendo a Freud en su investigación acerca de la psicosis;
luego, en un segundo tiempo, expondremos la concepción
lacaniana de esta noción.

Para desarrollar nuestro estudio, nos apoyaremos en
la ensefianza de J. Lacan y retomaremos algunos aspec­
tos de nuestros recientes trabajos: "La forclusion locale:
contribution a la théorie lacanienne de la forclusion" (La
forclusión local: contribución a la teoría lacaniana de la
forcluslón).t

•
• •

El concepto de forclusión en Freud

La psicosis es una defensa inapropiada y mórbida
contra el peligro del recuerdo de la castración

Ya desde sus primeros textos Freud se dedicó a ais­
lar un mecanismo de defensa propio de la psicosis. Así en
1984, momento en el que la teoría de la represión aún no
estaba concluida, sostiene la tesis según la cual diferentes
enfermedades mentales serían la expresión de defensas
inapropiadas y mórbidas del yo. Bajo la denominación de
"psiconeurosis de defensa" Freud agrupa diversas entida­
des clínicas, tales como la histeria, la fobia, la obsesión y

1 er. Les yeux de Laure. Le concept d'objet a dans la tbéorie de J.
Lacan, Aubier, 1987. págs. 107-132.

212 www.esnips.com/web/Psique



algunas psicosis alucinatorias, cada una de ellas depen­
diente de una forma específica de fracaso de la función
defensiva del yo. Trátese de neurosis o de psicosis, en to­
dos los casos nos encontramos ante la incapacidad del yo
para defenderse contra el peligro de una representación
psíquica intolerable. Pero ¿qué es lo que puede constituir
un peligro en una representación psíquica o en una idea
inconsciente? La representación que amenaza al yo es in­
tolerable porque recae sobre un fragmento de realidad de­
masiado investido, ligado a la experiencia de la castra­
ción. En efecto, 10 que constituye un peligro para el yo es
el resurgimiento inminente -bajo la forma de una idea
inconsciente- de la experiencia dolorosa de la castración.

-Pero, ¿de cuál castración? ¿La del sujeto psicótico?
No, la castración de la que se trata es, ante todo, la cas­
tración del Otro, la de la madre. Para el niño, 10 doloroso
de la experiencia de la castración fue constatar y percibir
en el cuerpo femenino la ausencia del pene que se suponía
la madre poseía. Seamos precises: la representación intO"·
lerable para el yo no es otra sino la huella dejada por la
dolorosa percepción de la falta de pene en la mujer. Dolo­
rosa porque ello significa que también el niño puede ser
despojado del pene, y dolorosa además porque esta per­
cepción viene a confirmar la seriedad de la prohibición
paterna del incesto.

•
• •

La lógica de la experiencia de la castración

De aquí en más tengamos presentes los dos primeros
de los cuatro tiempos durante los cuales se desarrolla la
experiencia de la castración. Para comprender la teoría,
freudiana ahorl\ y más adelante lacaniana, de la forclu­
sión, es indispensable la distinción de estos dos primeros
tiempos que ya dejamos establecidos en el capítulo dedi-

www.esnips.com/web/Psique 213

algunas psicosis alucinatorias, cada una de ellas depen­
diente de una forma específica de fracaso de la función
defensiva del yo. Trátese de neurosis o de psicosis, en to­
dos los casos nos encontramos ante la incapacidad del yo
para defenderse contra el peligro de una representación
psíquica intolerable. Pero ¿qué es lo que puede constituir
un peligro en una representación psíquica o en una idea
inconsciente? La representación que amenaza al yo es in­
tolerable porque recae sobre un fragmento de realidad de­
masiado investido, ligado a la experiencia de la castra­
ción. En efecto, 10 que constituye un peligro para el yo es
el resurgimiento inminente -bajo la forma de una idea
inconsciente- de la experiencia dolorosa de la castración.

-Pero, ¿de cuál castración? ¿La del sujeto psicótico?
No, la castración de la que se trata es, ante todo, la cas­
tración del Otro, la de la madre. Para el niño, 10 doloroso
de la experiencia de la castración fue constatar y percibir
en el cuerpo femenino la ausencia del pene que se suponía
la madre poseía. Seamos precises: la representación intO"·
lerable para el yo no es otra sino la huella dejada por la
dolorosa percepción de la falta de pene en la mujer. Dolo­
rosa porque ello significa que también el niño puede ser
despojado del pene, y dolorosa además porque esta per­
cepción viene a confirmar la seriedad de la prohibición
paterna del incesto.

•
• •

La lógica de la experiencia de la castración

De aquí en más tengamos presentes los dos primeros
de los cuatro tiempos durante los cuales se desarrolla la
experiencia de la castración. Para comprender la teoría,
freudiana ahorl\ y más adelante lacaniana, de la forclu­
sión, es indispensable la distinción de estos dos primeros
tiempos que ya dejamos establecidos en el capítulo dedi-

www.esnips.com/web/Psique 213



cado al concepto de castración. El tiempo inaugural es un
tiempo mítico en el cual el niño, a partir de su propio
cuerpo, supone que todos los seres humanos, y su madre
en particular, poseen un pene. Lacan identifica este a
priori mítico con el juicio primordial de atribución, es de­
cir de atribución universal del pene. El segundo tiempo es
aquel en el cual tiene lugar el hecho fundamental de la
experiencia de castración, a saber, la percepción de la falo
ta de pene. La huella inscrita en el inconsciente de este
acontecimiento perceptivo tiene el valor de un juicio refe·
rido a la existenda de la castración o, para ser más exac­
tos, a la existencia de una falta de pene en una mujer.
Existe al menos una persona, mi madre, que no tiene pe­
ne. El juicio de existencia que da testimonio de una au­
sencia particular es el correlato del juicio de atribución
que da testimonio de una presencia universal. En suma,
el peligro contra el cual se defiende el yo es la representa­
ción en el inconsciente de una experiencia que comporta
dos momentos, el de una afirmación universal y el de la
existencia particular de una falta. El primero es la condi­
ción de posibilidad del segundo. A la ilusión de la univer.
salidad del pene (juicio de atribución) le sucede la caída
dolorosa de dicha ilusión, debida a dos factores: la com­
probación irrevocable de la falta del pene en la madre y la
sumisión a la ley del padre que prohíbe el incesto (ambos
factores se condensan en un juicio de existellcijl).

El desenlace de la experiencia de la castración se
suelda con una renuncia que agrava más aun el dolor del
niño. Ya comprendió que su pene estaba amenazado al
haber constatado la falta en la madre y al haber interna­
lizado la prohibición del padre; abara el niño se decide a
perder a la madre, objeto de su deseo, para salvar el pro­
pio sexo. Por cierto, esta crisis que hubo de atravesar fue
fecunda y estructurante ya que llegó a ser capaz de asu­
mir su falta y de producir su propio límite, pero su yo no
quiere saber más nada de esta experiencia. Lo que Freud
denomina· "representación intolerable" es la inscripción
en el inconsciente de la experiencia de la castración, y es
contra dicha representación contra la cual se defiende el

214 www.esnips.com/web/Psique

cado al concepto de castración. El tiempo inaugural es un
tiempo mítico en el cual el niño, a partir de su propio
cuerpo, supone que todos los seres humanos, y su madre
en particular, poseen un pene. Lacan identifica este a
priori mítico con el juicio primordial de atribución, es de­
cir de atribución universal del pene. El segundo tiempo es
aquel en el cual tiene lugar el hecho fundamental de la
experiencia de castración, a saber, la percepción de la falo
ta de pene. La huella inscrita en el inconsciente de este
acontecimiento perceptivo tiene el valor de un juicio refe·
rido a la existent:ia de la castración o, para ser más exac­
tos, a la existencia de una falta de pene en una mujer.
Existe al menos una persona, mi madre, que no tiene pe­
ne. El juicio de existencia que da testimonio de una au­
sencia particular es el correlato del juicio de atribución
que da testimonio de una presencia universal. En suma,
el peligro contra el cual se defiende el yo es la representa­
ción en el inconsciente de una experiencia que comporta
dos momentos, el de una afirmación universal y el de la
existencia particular de una falta. El primero es la condi­
ción de posibilidad del segundo. A la ilusión de la univer.
salidad del pene (juicio de atribución) le sucede la caída
dolorosa de dicha ilusión, debida a dos factores: la com­
probación irrevocable de la falta del pene en la madre y la
sumisión a la ley del padre que prohíbe el incesto (ambos
factores se condensan en un juicio de existellcijl).

El desenlace de la experiencia de la castración se
suelda con una renuncia que agrava más aun el dolor del
niño. Ya comprendió que su pene estaba amenazado al
haber constatado la falta en la madre y al haber interna­
lizado la prohibición del padre; abara el niño se decide a
perder a la madre, objeto de su deseo, para salvar el pro­
pio sexo. Por cierto, esta crisis que hubo de atravesar fue
fecunda y estructurante ya que llegó a ser capaz de asu­
mir su falta y de producir su propio límite, pero su yo no
quiere saber más nada de esta experiencia. Lo que Freud
denomina· "representación intolerable" es la inscripción
en el inconsciente de la experiencia de la castración, y es
contra dicha representación contra la cual se defiende el

214 www.esnips.com/web/Psique



yo, en ocasiones de un modo psicótico (forclusión). Ya ve­
remos que a diferencia de Freud, Lacan hace recaer la
forclusión ya no exclusivamente sobre la mera inscripción
de la castración en el inconsciente, sino sobre los dos
tiempos del complejo de castración: por una parte sobre la
creencia en la presencia de un pene universal, y por otra
sobre la dolorosa percepción visual de su ausencia, confir­
mada por la prohibición paterna.

Rechazo de la representación intolerable

Ahora, luego de haber recordado por qué la repre­
sentación de la castración es dolorosa, veamos cuáles son
los distintos medios de defensa empleados por el yo' para
protegerse de ella; y en especial aquel más específico de la
defensa psicótica. En las neurosis -histeria, fobia u ob­
sesión-, la defensa, más flexible siempre que en las psi­
cosis, se organiza reemplazando la representación inso­
portable por otra representación más aceptable para el
yo; el fracaso de este mecanismo de sustitución dará lugar
a los síntomas típicamente neuróticos. En cambio en las
psicosis la defensa consiste en una acción bien determina­
da, radical y violenta: "Pero hay aún --escribe Freud­
otra forma de la defensa mucho más enérgica y eficaz,
consistente en que el yo rechaza (verwirft) la representa­
ción intolerable juntamente con su afecto y se conduce co­
mo si la representación no hubiese jamás llegado a é1."> Y
agrega más adelante: "oo. el yo se separa de la representa­
ción intolerable, pero ésta se halla inseparablemente
unida a un trozo de la realidad [de la castración], y al des­
ligarse de ella, el yo se desliga también, total o parcial­
mente, de la realidad." Como queda expuesto, entonces, el
modo de defensa psicótico consiste, no en un debilita­
¡niento de la representación intolerable como en las neu-

2 Freud, S.: Las neuropsicosis di! defensa, Madrid, Biblioteca Nue­
va, 1973, Obras completas, temo J, págs. 175-176.

www.esnips.com/web/Psique 215

yo, en ocasiones de un modo psicótico (forclusión). Ya ve­
remos que a diferencia de Freud, Lacan hace recaer la
forclusión ya no exclusivamente sobre la mera inscripción
de la castración en el inconsciente, sino sobre los dos
tiempos del complejo de castración: por una parte sobre la
creencia en la presencia de un pene universal, y por otra
sobre la dolorosa percepción visual de su ausencia, confir­
mada por la prohibición paterna.

Rechazo de la representación intolerable

Ahora, luego de haber recordado por qué la repre­
sentación de la castración es dolorosa, veamos cuáles son
los distintos medios de defensa empleados por el yo' para
protegerse de ella; y en especial aquel más específico de la
defensa psicótica. En las neurosis -histeria, fobia u ob­
sesión-, la defensa, más flexible siempre que en las psi­
cosis, se organiza reemplazando la representación inso­
portable por otra representación más aceptable para el
yo; el fracaso de este mecanismo de sustitución dará lugar
a los síntomas típicamente neuróticos. En cambio en las
psicosis la defensa consiste en una acción bien determina­
da, radical y violenta: "Pero hay aún --escribe Freud­
otra forma de la defensa mucho más enérgica y eficaz,
consistente en que el yo rechaza (verwirft) la representa­
ción intolerable juntamente con su afecto y se conduce co­
mo si la representación no hubiese jamás llegado a é1."> Y
agrega más adelante: "oo. el yo se separa de la representa­
ción intolerable, pero ésta se halla inseparablemente
unida a un trozo de la realidad [de la castración], y al des­
ligarse de ella, el yo se desliga también, total o parcial­
mente, de la realidad." Como queda expuesto, entonces, el
modo de defensa psicótico consiste, no en un debilita­
¡niento de la representación intolerable como en las neu-

2 Freud, S.: Las neuropsicosis di! defensa, Madrid, Biblioteca Nue­
va,1973, Obras completas,lemo J, págs. 175-176.

www.esnips.com/web/Psique 215



rosis, sino en una separación radical y definitiva del yo y
de la representación. En consecuencia, el yo expulsa la re­
presentación, y con ella el fragmento de la experiencia de
la castración que le estaba unido. Es decir que el yo, al re­
chazar la representación, también rechaza el contenido
afectivo de la representación; al rechazar la huella, recha­
za aquello que la huella evoca, a saber el deseo sexual ha­
cia la madre. La defensa en las psicosis es más expeditiva
que en las neurosis, pero tiene por precio el hundimiento
de la persona en un estado grave de confusión alucinato­
ria. Subrayamos que, en esta misma época, Freud emplea
el término proyección para designar esta operación de re­
chazo que acabamos de desarrollar.3

Abolición de la representación intolerable

Ahora bien, la concepción freudiana de la defensa
psicótica comprendida en un primer momento como una
expulsión de la representación, se va modificando de mo­
do progresivo. Ahora se trata de una acción aun más bru­
tal que consiste en la abolición pura y simple del peligro
de la representación. "No era, por lo tanto, exacto decir
_scribe Freud en 1911- que la sensación interiormente
reprimida es proyectada al exterior, pues ahora vemos
más bien que lo interiormente reprimido [abolido] retorna
desde el exterior".' Freud endurece notoriamente su posi­
ción teórica: La representación no es ya rechazada, sino
literalmente suprimida del interior. Entonces, la abolición
de la representación peligrosa es tan radical que uno se
puede preguntar si la experiencia de la castración estuvo
inscrita alguna vez en el inconsciente e incluso si fue vivi­
da alguna vez. "Tal actitud no suponía juicio alguno sobre

3 Freucl, S.: La naissance de la psyclumalyse, P.U.F.• 1979, p. lOO.
[Hay versión castellana: Los ortgenes del psicoanálisis, Madrid, Bibliote~

ca Nueva, 1973, Obras Completas, tomo m.]
4 Freud, s.: Observaciones psicoanaUticas sobre un caso de para­

noia autobiogrpaficamente descrito (como ·Schreber·), Madrid,
Biblioteca Nueva, Obras comletas, lamo n. pág. 1523.

216 www.esnips.com/web/Psique

rosis, sino en una separación radical y definitiva del yo y
de la representación. En consecuencia, el yo expulsa la re­
presentación, y con ella el fragmento de la experiencia de
la castración que le estaba unido. Es decir que el yo, al re­
chazar la representación, también rechaza el contenido
afectivo de la representación; al rechazar la huella, recha­
za aquello que la huella evoca, a saber el deseo sexual ha­
cia la madre. La defensa en las psicosis es más expeditiva
que en las neurosis, pero tiene por precio el hundimiento
de la persona en un estado grave de confusión alucinato­
ria. Subrayamos que, en esta misma época, Freud emplea
el término proyección para designar esta operación de re­
chazo que acabamos de desarrollar.3

Abolición de la representación intolerable

Ahora bien, la concepción freudiana de la defensa
psicótica comprendida en un primer momento como una
expulsión de la representación, se va modificando de mo­
do progresivo. Ahora se trata de una acción aun más bru­
tal que consiste en la abolición pura y simple del peligro
de la representación. "No era, por lo tanto, exacto decir
_scribe Freud en 1911- que la sensación interiormente
reprimida es proyectada al exterior, pues ahora vemos
más bien que lo interiormente reprimido [abolido] retorna
desde el exterior".' Freud endurece notoriamente su posi­
ción teórica: La representación no es ya rechazada, sino
literalmente suprimida del interior. Entonces, la abolición
de la representación peligrosa es tan radical que uno se
puede preguntar si la experiencia de la castración estuvo
inscrita alguna vez en el inconsciente e incluso si fue vivi­
da alguna vez. "Tal actitud no suponía juicio alguno sobre

3 Freucl, S.: La naissance de la psyc/umalyse, P.U.F.• 1979, p. lOO.
[Hay versión castellana: Los ortgenes del psicoanálisis, Madrid, Bibliote~

ca Nueva, 1973, Obras Completas, tomo m.]
4 Freud, s.: Observaciones psicoanaUticas sobre un caso de para­

noia autobiogrpafi,camente descrito (como ·Schreber·), Madrid,
Biblioteca Nueva, Obras comletas, lamo n. pág. 1523.

216 www.esnips.com/web/Psique



su existencia [de la castración], pero equivalía a hacerla
Da castración] inexistente".- La abolición es una acción
tan neta y tan definida que tenemos derecho a pensar que
el sujeto psicótico no conoce el dolor de la castración, no
fue alcanzado jamás por esta experiencia crucial y decisi­
va. Como si estuviéramos en la alternativa entre dos te­
sis: o bien -tesis del rechazo forclusivo- la forclusión
consiste en la expulsión de la representación inconsciente
de la castración fuera del yo, es decir, en el rechazo de lo
único que la hace existir en el inconsciente; o bien -tesis
de la abolición forclusiva-Ia defensa no es un rechazo si·
no una supresión tan violenta, un borramiento a tal puno
to total de dicha representación que se podría concluir la
inexistencia pura y simple de la experiencia de la castra­
ción. En suma, podemos resumir estas dos proposiciones
de la siguiente manera: o pensamos en el rechazo de la
huella de una castración que existió, o pensamos en la
abolición de la huella de una castración que, paradójica­
mente, de hecho jamás existió.

Retorno de la representación intolerable

Consista la defensa psicótica en un enérgico rechazo
o en una pura y simple abolición, es siempre fatalmente
una defensa inapropiada y mórbida, ya que el peligro que
se echó por la puerta vuelve obstinadamente por la venta­
na. En efecto, ya sea que la representación haya sido
rechazada o abolida, ésta retomará de modo inevitable
desde el exterior hacia el yo, y traerá así aparejados tras­
tornos típicamente psicóticos. 'Ibmemos el célebre ejemplo
del Hombre de los lobos y más específicamente el del
acontecimiento de una alucinación acaecida en su infan­
cia. El niño juega en un jardín al lado de su niñera. Esta­
ba tallando la corteza de un nogal con su navajita. Y de

6 Freud., s.: Historia de una neurosis infantil (caso del -Hombre de
1.. lobeo"), Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras complel<Js, tomo n.

www.esnips.com/web/Psique 217

su existencia [de la castración], pero equivalía a hacerla
Da castración] inexistente".- La abolición es una acción
tan neta y tan definida que tenemos derecho a pensar que
el sujeto psicótico no conoce el dolor de la castración, no
fue alcanzado jamás por esta experiencia crucial y decisi­
va. Como si estuviéramos en la alternativa entre dos te­
sis: o bien -tesis del rechazo forclusivo- la forclusión
consiste en la expulsión de la representación inconsciente
de la castración fuera del yo, es decir, en el rechazo de lo
único que la hace existir en el inconsciente; o bien -tesis
de la abolición forclusiva-Ia defensa no es un rechazo si·
no una supresión tan violenta, un borramiento a tal puno
to total de dicha representación que se podría concluir la
inexistencia pura y simple de la experiencia de la castra­
ción. En suma, podemos resumir estas dos proposiciones
de la siguiente manera: o pensamos en el rechazo de la
huella de una castración que existió, o pensamos en la
abolición de la huella de una castración que, paradójica­
mente, de hecho jamás existió.

Retorno de la representación intolerable

Consista la defensa psicótica en un enérgico rechazo
o en una pura y simple abolición, es siempre fatalmente
una defensa inapropiada y mórbida, ya que el peligro que
se echó por la puerta vuelve obstinadamente por la venta­
na. En efecto, ya sea que la representación haya sido
rechazada o abolida, ésta retomará de modo inevitable
desde el exterior hacia el yo, y traerá así aparejados tras­
tornos típicamente psicóticos. 'Ibmemos el célebre ejemplo
del Hombre de los lobos y más específicamente el del
acontecimiento de una alucinación acaecida en su infan­
cia. El niño juega en un jardín al lado de su niñera. Esta­
ba tallando la corteza de un nogal con su navajita. Y de

6 Freud., s.: Historia de una neurosis infantil (caso del -Hombre de
1.. lobeo"), Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras complel<Js, tomo n.

www.esnips.com/web/Psique 217



pronto, observa con "terrible sobresalto" que se había cor­
tado el dedo meñique de la mano, de tal manera que sólo
permanecía sujeto por la pie!. Curiosamente no siente do­
lor alguno en ese momento pero sí un miedo terrible. Sú­
bitamente afectado de mutismo e incapaz de volver a mi­
rarse el dedo, se desploma en el banco más próximo.
Cuando finalmente se tranquiliza, mira su dedo, y ve
"que no tenía en él herida alguna".6

Freud considera que este episodio alucinatorio es
testimonio del fracaso de la defensa psicótica; ésta no lo­
gra alejar de modo duradero el peligro de una castración
cuya huella es reactivada. La representación que había
sido rechazada vuelve desde el exterior y se transforma
ahora en algo alucinado (imagen alucinada del dedo me­
ñique cortado). Ciertamente, la huella de la castración
fue rechazada del inconsciente, pero retoma bajo la forma
de una alucinación.

Diferencia entre la represión neurótica y el rechazo
psic6tico. O Observemos aquí una diferencia fundamental
entre la defensa neurótica operada por represión, y la de­
fensa psicótica operada por rechazo o abolición. Ambas
fracasan en su tentativa de oponerse a la representación
intolerable de la castración, puesto que ésta retoma ine­
vitablemente, pero las modalidades neuróticas y psicóti­
cas de este retomo son muy diferentes. Mientras que en
la neurosis lo reprimido y su retomo son ambos de natu­
raleza simbólica, en la psicosis lo rechazado y lo que re­
toma son profundamente heterogéneos. En el caso de la
represión, el retomo de la representación continúa siendo
una representación que sigue formando parte del yo; ¡¡or
ejemplo, un síntoma neurótico es un retomo de la misma
naturaleza simbólica que la representación reprimida, y
está igualmente integrado al yo que aquélla. El retomo
psicótico, en cambio, es algo totalmente distinto que la re­
presentación rechazada; la imagen súbita y alucinada del
dedo meñique cortado, no sólo no tiene ninguna de las

6 lbld., pág. 1988.

218 www.esnips.com/web/Psique

pronto, observa con "terrible sobresalto" que se había cor­
tado el dedo meñique de la mano, de tal manera que sólo
permanecía sujeto por la pie!. Curiosamente no siente do­
lor alguno en ese momento pero sí un miedo terrible. Sú­
bitamente afectado de mutismo e incapaz de volver a mi­
rarse el dedo, se desploma en el banco más próximo.
Cuando finalmente se tranquiliza, mira su dedo, y ve
"que no tenía en él herida alguna".6

Freud considera que este episodio alucinatorio es
testimonio del fracaso de la defensa psicótica; ésta no lo­
gra alejar de modo duradero el peligro de una castración
cuya huella es reactivada. La representación que había
sido rechazada vuelve desde el exterior y se transforma
ahora en algo alucinado (imagen alucinada del dedo me­
ñique cortado). Ciertamente, la huella de la castración
fue rechazada del inconsciente, pero retoma bajo la forma
de una alucinación.

Diferencia entre la represión neurótica y el rechazo
psic6tico. O Observemos aquí una diferencia fundamental
entre la defensa neurótica operada por represión, y la de­
fensa psicótica operada por rechazo o abolición. Ambas
fracasan en su tentativa de oponerse a la representación
intolerable de la castración, puesto que ésta retoma ine­
vitablemente, pero las modalidades neuróticas y psicóti­
cas de este retomo son muy diferentes. Mientras que en
la neurosis lo reprimido y su retomo son ambos de natu­
raleza simbólica, en la psicosis lo rechazado y lo que re­
toma son profundamente heterogéneos. En el caso de la
represión, el retomo de la representación continúa siendo
una representación que sigue formando parte del yo; ¡¡or
ejemplo, un síntoma neurótico es un retomo de la misma
naturaleza simbólica que la representación reprimida, y
está igualmente integrado al yo que aquélla. El retomo
psicótico, en cambio, es algo totalmente distinto que la re­
presentación rechazada; la imagen súbita y alucinada del
dedo meñique cortado, no sólo no tiene ninguna de las

6 lbld., pág. 1988.

218 www.esnips.com/web/Psique



propiedades simbólicas de una representación, sino que
además es aprehendida por el yo sin afecto alguno y per­
cibida con la nitidez de una realidad innegable que sería
extraña a él. Podemos conc1uir entonces con la siguiente
fórmula: en la neurosis lo reprimido y el retorno de lo re­
primido son homogéneos, mientras que en la psicosis lo
rechazado y el retorno de lo rechazado son heterogéneos.

•
• •

El concepto de forclusión en Lacan

La posición teórica de Lacan respecto de la forclu­
sión varía según los textos y las épocas, pero fundamen­
talmente se elabora a partir de la distinción tripartita
que ya establecimos entre el mito de atribución universal
del pene a todos los humanos (Todo universal), el descu­
brimiento que hace el niño de que existe al menos una
persona castrada -la madre-- que es una excepción a la
universalidad del mito (el Uno de la existencia), y el he­
cho de la falta en sí misma. Tenemos, entonces, tres ele­
mentos: el Todo universal, el Uno de la existencia y la fal­
ta de sí misma. Esta tríada del Todo de una ilusión, del
Uno de una excepción y de la falta, constituye una matriz
que será considerada por Lacan según una perspectiva y
una terminología lógicas, y al mismo tiempo según una
perspectiva y una terminología clásicamente edípicas. La
primera perspectiva define la dimensión simbólica, en
tanto que la segunda -la cual le es impecablemente su­
perponible- define la tríada edípica, padre, madre, hijo.
Pero trátese de una u otra de estas perspectivas, nos ma­
nejaremos siempre con un trípode básico _1 Todo, el
Uno y la falta-, sobre el cual actuará la forclusión. Como
ya veremos, la operación forc1usiva recaerá o bien sobre el
Todo, o bien sobre el Uno de la existencia; siendo que el
tercer elemento, la falta, sólo es afectado de modo indirec-

www.esnips.com/web/Psique 219

propiedades simbólicas de una representación, sino que
además es aprehendida por el yo sin afecto alguno y per­
cibida con la nitidez de una realidad innegable que sería
extraña a él. Podemos conc1uir entonces con la siguiente
fórmula: en la neurosis lo reprimido y el retorno de lo re­
primido son homogéneos, mientras que en la psicosis lo
rechazado y el retorno de lo rechazado son heterogéneos.

•
• •

El concepto de forclusión en Lacan

La posición teórica de Lacan respecto de la forclu­
sión varía según los textos y las épocas, pero fundamen­
talmente se elabora a partir de la distinción tripartita
que ya establecimos entre el mito de atribución universal
del pene a todos los humanos (Todo universal), el descu­
brimiento que hace el niño de que existe al menos una
persona castrada -la madre-- que es una excepción a la
universalidad del mito (el Uno de la existencia), y el he­
cho de la falta en sí misma. Tenemos, entonces, tres ele­
mentos: el Todo universal, el Uno de la existencia y la fal­
ta de sí misma. Esta tríada del Todo de una ilusión, del
Uno de una excepción y de la falta, constituye una matriz
que será considerada por Lacan según una perspectiva y
una terminología lógicas, y al mismo tiempo según una
perspectiva y una terminología clásicamente edípicas. La
primera perspectiva define la dimensión simbólica, en
tanto que la segunda -la cual le es impecablemente su­
perponible- define la tríada edípica, padre, madre, hijo.
Pero trátese de una u otra de estas perspectivas, nos ma­
nejaremos siempre con un trípode básico _1 Todo, el
Uno y la falta-, sobre el cual actuará la forclusión. Como
ya veremos, la operación forc1usiva recaerá o bien sobre el
Todo, o bien sobre el Uno de la existencia; siendo que el
tercer elemento, la falta, sólo es afectado de modo indirec-

www.esnips.com/web/Psique 219



too Antes de seguir, cabe observar que Freud, a diferencia
de Lacan, siempre focalizó la forclusión en un único ele­
mento, el de la representación intolerable (que equivale al
Uno de la tríada lacaniana), mientras que Lacan, a lo lar­
go de sus textos, hará recaer la forclusión sea sobre el 'lb­
do, sea sobre el Uno, sea sobre su común articulación.

•
• •

El concepto lacaniano de forclusión según
la perspectiva lógica

Articulaci6n del 7bdo y del Uno

En efecto, la dimensión denominada por Lacan di­
mensión simbólica comprende tres componentes esencia­
les: el Todo, el Uno y la falta. Tres componentes perma­
nentemente articulados en una dinámica propia al orden
simbólico: el Uno' de una existencia puntual. siempre
cambiante, que surge y se renueva sobre el fondo de un
Todo afectado de incompletud. Para condensar en una fór­
mula el movimiento de la vida simbólica diríamos: lo sim­
bólico es la perpetua emergencia de una existencia que,
positivamente, afirma un nacimiento, y negativamente,
abre una falta en el Todo.

Por cierto, las palabras de nuestra fórmula son abs­
tractas, pero la lógica de lo simbólico que describen
corresponde con exactitud a la lógica de esa experiencia
dolorosa -la castración- vivida en nuestra infancia y re­
novada sin cesar a lo largo de la vida, a saber, que sólo lo­
gramos afirmar nuestra identidad de sujeto en el momen­
to de fundar un acto, es decir, de ser capaces de hacer
exUltir un significante en respuesta a las exigencias de la
realidad. y para que esto fuera posible, primero fue preci­
so reconocer, no sin dolor, la falta por la que está afectada
nuestra realidad.

220 www.esnips.com/web/Psique

too Antes de seguir, cabe observar que Freud, a diferencia
de Lacan, siempre focalizó la forclusión en un único ele­
mento, el de la representación intolerable (que equivale al
Uno de la tríada lacaniana), mientras que Lacan, a lo lar­
go de sus textos, hará recaer la forclusión sea sobre el 'lb­
do, sea sobre el Uno, sea sobre su común articulación.

•
• •

El concepto lacaniano de forclusión según
la perspectiva lógica

Articulaci6n del 7bdo y del Uno

En efecto, la dimensión denominada por Lacan di­
mensión simbólica comprende tres componentes esencia­
les: el Todo, el Uno y la falta. Tres componentes perma­
nentemente articulados en una dinámica propia al orden
simbólico: el Uno' de una existencia puntual. siempre
cambiante, que surge y se renueva sobre el fondo de un
Todo afectado de incompletud. Para condensar en una fór­
mula el movimiento de la vida simbólica diríamos: lo sim­
bólico es la perpetua emergencia de una existencia que,
positivamente, afirma un nacimiento, y negativamente,
abre una falta en el Todo.

Por cierto, las palabras de nuestra fórmula son abs­
tractas, pero la lógica de lo simbólico que describen
corresponde con exactitud a la lógica de esa experiencia
dolorosa -la castración- vivida en nuestra infancia y re­
novada sin cesar a lo largo de la vida, a saber, que sólo lo­
gramos afirmar nuestra identidad de sujeto en el momen­
to de fundar un acto, es decir, de ser capaces de hacer
exUltir un significante en respuesta a las exigencias de la
realidad. y para que esto fuera posible, primero fue preci­
so reconocer, no sin dolor, la falta por la que está afectada
nuestra realidad.

220 www.esnips.com/web/Psique



Ahora que aclaramos lo anterior, podemos situar
mejor en qué consiste la operación froclusiva. Mientras
que el mecanismo de la represión respeta totalmente la
coherencia y la fluidez del movimiento simbólico, la foro
c1usión, en cambio, rompe brutalmente la articulación en·
tre el 'Ibdo y la emergencia siempre recomenzada del Uno
nuevo. Así, la forclusión consiste en la no·llegada de una
existencia esperada. Lo nuevo debía llegar pero no vino.
Entonces, ¿qué sucede con ello? Precisamente, "lo que su­
cede con ello pueden ustedes verlo: lo qlU no ha llegado a
la luz de lo simbólico aparece en lo real". Es decir que la
existencia nueva que lo simbólico hubiera debido
actualizar (un síntoma o un lapsus, por ejemplo) queda Ii·
teralmente abolida, sofocada, para luego resurgir violen­
tamente en lo real. El Uno de la existencia simbólica que
no llegó allí donde se lo esperaba, ahora aparece en otro
lado, transformado en un hecho real, súbito, masivo y sin
llamado.' Así, si volvemos al episodio alucinatorio del
Hombre de los lobos, reconoceremos en el mutismo del ni­
110 petrificado por su alucinación el signo más revelador
del retomo en lo real de una palabra que hubiera debido
existir, es decir, que hubiera debido ser dicha por el níllo.
El niño, aterrado, se quedó sin voz y entonces la palabra
que no llegó a la luz de lo simbólico se transformó en la
realidad de una imagen alucinada.

Es cierto, la forclusión cortó el lazo entre el 'Ibdo y el
Uno, o entre el juicio de afirmación y el juicio de existen­
cia. Pero ¿podemos precisar con más exactitud el punto de
impacto de la operación forclusiva? ¿Cuál es el elemento
forcluido? La posición de Lacan a este resspecto no nos
parece estar siempre definida. A veces, en algunos textos,
sobre todo en los primeros (1954), la forclusión correspon·
de a la abolición pura y simple de este 'Ibdo previo que
Lacan designa Bejahung primaria o juicio de atribución
primordial, al cual definimos diciendo que era el mito del
pene universal. Cuando Lacan sostiene la hipótesis de la
forclusión de la Bejahung primaria, entendemos que pos­
tula la eventualidad de una forclusión del primer tiempo
de la castración, es decir, una ausencia absoluta de la ere-

www.esnips.com/web/Psique 221

Ahora que aclaramos lo anterior, podemos situar
mejor en qué consiste la operación froclusiva. Mientras
que el mecanismo de la represión respeta totalmente la
coherencia y la fluidez del movimiento simbólico, la foro
c1usión, en cambio, rompe brutalmente la articulación en·
tre el 'Ibdo y la emergencia siempre recomenzada del Uno
nuevo. Así, la forclusión consiste en la no·llegada de una
existencia esperada. Lo nuevo debía llegar pero no vino.
Entonces, ¿qué sucede con ello? Precisamente, "lo que su­
cede con ello pueden ustedes verlo: lo qlU no ha llegado a
la luz de lo simbólico aparece en lo real". Es decir que la
existencia nueva que lo simbólico hubiera debido
actualizar (un síntoma o un lapsus, por ejemplo) queda Ii·
teralmente abolida, sofocada, para luego resurgir violen­
tamente en lo real. El Uno de la existencia simbólica que
no llegó allí donde se lo esperaba, ahora aparece en otro
lado, transformado en un hecho real, súbito, masivo y sin
llamado.' Así, si volvemos al episodio alucinatorio del
Hombre de los lobos, reconoceremos en el mutismo del ni­
110 petrificado por su alucinación el signo más revelador
del retomo en lo real de una palabra que hubiera debido
existir, es decir, que hubiera debido ser dicha por el níllo.
El niño, aterrado, se quedó sin voz y entonces la palabra
que no llegó a la luz de lo simbólico se transformó en la
realidad de una imagen alucinada.

Es cierto, la forclusión cortó el lazo entre el 'Ibdo y el
Uno, o entre el juicio de afirmación y el juicio de existen­
cia. Pero ¿podemos precisar con más exactitud el punto de
impacto de la operación forclusiva? ¿Cuál es el elemento
forcluido? La posición de Lacan a este resspecto no nos
parece estar siempre definida. A veces, en algunos textos,
sobre todo en los primeros (1954), la forclusión correspon·
de a la abolición pura y simple de este 'Ibdo previo que
Lacan designa Bejahung primaria o juicio de atribución
primordial, al cual definimos diciendo que era el mito del
pene universal. Cuando Lacan sostiene la hipótesis de la
forclusión de la Bejahung primaria, entendemos que pos­
tula la eventualidad de una forclusión del primer tiempo
de la castración, es decir, una ausencia absoluta de la ere-

www.esnips.com/web/Psique 221



encia en la universalidad del pene. Puesto que la Beja­
hung constituye el suelo mismo en el cual arraiga la expe­
riencia de la castración, su forclusión significa que el niño
ni siquiera tuvo que enfrentarse al dilema de atravesar
esta experiencia o de retroceder ante ella. Como si el
niño, futuro psicótico, no hubiera tenido siquiera la posi­
bilidad de vivir la ilusión primera del mito de un pene
atribuido a todos. Al no haber sido vivida por el niño la
ilusión de la omnipresencia del pene, queda excluido que
perciba su ausencia en la madre. Transcribimos a conti­
nuación dos pasajes en los cuales Lacan sostiene que la
forclusión es forclusión de la Bejahung. En los Escritos n,
por ejemplo, en la página 539, leemos que la forclusión
"... se articula corno la ausencia del juicio de atribución".
y también en el Seminario 1, en la página 97, está escrito
que para el Hombre de los lobos no hubo Bejahung.

A la inversa, en otros textos, en general más tardíos
(a partir de 1955-1956), Lacan adoptará una posición teó'
rica diferente, que se irá convirtiendo progresivamente en
su posición definitiva, según la cual la forclusión no recae
sobre el 'Ibdo, sino sobre un significante. Precisamente,
esta concepción de la forclusión operando fundamental­
mente sobre un significante será desarrollada por Lacan
a la luz del mito edípico.

*
* *

El concepto lacaniano de forclusión según
la perspectiva edípica

¡Qué a el Nombre-del·Padrel

Nuestra tríada simbólica del 'Ibdo, del Uno y de la
falta pasa a ser ahora la figura ternaria del 'Ibdo de la
madre todopoderosa, del Uno del significante del Nom·
bre-del-Padre, y de la falta representada por el deseo de

222 www.esnips.com/web/Psique

encia en la universalidad del pene. Puesto que la Beja­
hung constituye el suelo mismo en el cual arraiga la expe­
riencia de la castración, su forclusión significa que el niño
ni siquiera tuvo que enfrentarse al dilema de atravesar
esta experiencia o de retroceder ante ella. Como si el
niño, futuro psicótico, no hubiera tenido siquiera la posi­
bilidad de vivir la ilusión primera del mito de un pene
atribuido a todos. Al no haber sido vivida por el niño la
ilusión de la omnipresencia del pene, queda excluido que
perciba su ausencia en la madre. Transcribimos a conti­
nuación dos pasajes en los cuales Lacan sostiene que la
forclusión es forclusión de la Bejahung. En los Escritos n,
por ejemplo, en la página 539, leemos que la forclusión
"... se articula corno la ausencia del juicio de atribución".
y también en el Seminario 1, en la página 97, está escrito
que para el Hombre de los lobos no hubo Bejahung.

A la inversa, en otros textos, en general más tardíos
(a partir de 1955-1956), Lacan adoptará una posición teó'
rica diferente, que se irá convirtiendo progresivamente en
su posición definitiva, según la cual la forclusión no recae
sobre el 'Ibdo, sino sobre un significante. Precisamente,
esta concepción de la forclusión operando fundamental­
mente sobre un significante será desarrollada por Lacan
a la luz del mito edípico.

*
* *

El concepto lacaniano de forclusión según
la perspectiva edípica

¡Qué a el Nombre-del·Padrel

Nuestra tríada simbólica del 'Ibdo, del Uno y de la
falta pasa a ser ahora la figura ternaria del 'Ibdo de la
madre todopoderosa, del Uno del significante del Nom·
bre-del-Padre, y de la falta representada por el deseo de

222 www.esnips.com/web/Psique



la madre. Ya desde ahora, podemos adelantar que la for­
clusión se ejercerá exclusivamente sobre el significante
del Nombre-del-Padre. Para comprender el sentido de es­
ta expresión, "forclusión del Nombre-del-Padre", debemos
admitir primero una serie de premisas:

o El Nombre-del-Padre, expresión de origen religio­
so, no es el equivalente del nombre patronímico de un pa­
dre particular, sino que designa la función paterna tal y
como es internalizada y asumida por el niño mismo.
Volvamos a subrayar que el Nombre-del-Padre no es sen­
cillamente el lugar simbólico que puede o no ocupar la
persona de un padre, sino toda expresión simbólica,
producilta por la madre o producida por el niño, que
represente la instancia tercera, paterna, de la ley de pro­
hibición del incesto. Por 10 tanto, si queremos ubicar el
sígnificante del Nombre-del-Padre, debemos indagar pri­
mero en la manera en que se sitúa una madre, en tanto
que mujer deseante, respecto de la ley simbólica de la
prohibición, o en la manera en que un niño, en tanto suje­
to deseante, integró en sí la prohibición, y llega entonces
a ser capaz de fundar un acto o de instituir su propio lími­
te. Claro está que la persona misma del padre real está
igualmente atravesada por la ley simbólica del Padre, pe­
ro con la dificultad suplementaria de tener que regular su
conducta cotidiana de padre de acuerdo con una ley que,
inevitablemente, lo excede.

o El Nombre-del-Padre, entendido como expresión
del deseo de la madre o del deseo del niño, es llamado por
Lacan metáfora paterna, es decir, metáfora del deseo del
niño atravesado por el deseo de la madre.

o El Nombre-del-Padre no designa algo objetivo, si­
tuahle, nombrable de una vez y para siempre, sino cual­
quier expresión significante que venga a ocupar el lugar
de la metáfora del deseo del niño o del deseo de la madre.
Un síntoma, un gesto, una palabra, una decisión e incluso
una acción, todos son, en su diversidad, ejemplos de signi­
ficantes del Nombre-del-Padre, siendo cada uno de ellos ­
una expresión singular del deseo. Aclaremos que el lugar
del Nombre-del-Padre es siempre Uno, aun cuando los

www.esnips.com/web/Psique 223

la madre. Ya desde ahora, podemos adelantar que la for­
clusión se ejercerá exclusivamente sobre el significante
del Nombre-del-Padre. Para comprender el sentido de es­
ta expresión, "forclusión del Nombre-del-Padre", debemos
admitir primero una serie de premisas:

o El Nombre-del-Padre, expresión de origen religio­
so, no es el equivalente del nombre patronímico de un pa­
dre particular, sino que designa la función paterna tal y
como es internalizada y asumida por el niño mismo.
Volvamos a subrayar que el Nombre-del-Padre no es sen­
cillamente el lugar simbólico que puede o no ocupar la
persona de un padre, sino toda expresión simbólica,
producilta por la madre o producida por el niño, que
represente la instancia tercera, paterna, de la ley de pro­
hibición del incesto. Por 10 tanto, si queremos ubicar el
sígnificante del Nombre-del-Padre, debemos indagar pri­
mero en la manera en que se sitúa una madre, en tanto
que mujer deseante, respecto de la ley simbólica de la
prohibición, o en la manera en que un niño, en tanto suje­
to deseante, integró en sí la prohibición, y llega entonces
a ser capaz de fundar un acto o de instituir su propio lími­
te. Claro está que la persona misma del padre real está
igualmente atravesada por la ley simbólica del Padre, pe­
ro con la dificultad suplementaria de tener que regular su
conducta cotidiana de padre de acuerdo con una ley que,
inevitablemente, lo excede.

o El Nombre-del-Padre, entendido como expresión
del deseo de la madre o del deseo del niño, es llamado por
Lacan metáfora paterna, es decir, metáfora del deseo del
niño atravesado por el deseo de la madre.

o El Nombre-del-Padre no designa algo objetivo, si­
tuahle, nombrable de una vez y para siempre, sino cual­
quier expresión significante que venga a ocupar el lugar
de la metáfora del deseo del niño o del deseo de la madre.
Un síntoma, un gesto, una palabra, una decisión e incluso
una acción, todos son, en su diversidad, ejemplos de signi­
ficantes del Nombre-del-Padre, siendo cada uno de ellos ­
una expresión singular del deseo. Aclaremos que el lugar
del Nombre-del-Padre es siempre Uno, aun cuando los

www.esnips.com/web/Psique 223



elementos que lo ocupen circunstancialmente sean múlti­
ples e innumerables.

•
• •

Para que se desencadene la forclusión,
es neeesaria la incitación de un llamado

Pero lo que defme de modo fundamental al Nombre­
del-Padre -y esto es decisivo para comprender el sentido
del concepto lacaniano de forclusión- es el siguiente he­
cho: el significante del Nombre-del·Padre es la respuesta
siempre renovada a un llamado proveniente de un otro,
de un semejante exterior al sujeto. Sólo hay significantes
del Nombre·del·Padre en una sucesión infinita de res·
puestas "llegadas a la luz de lo simbólico". Ahora bien, la
forclusión consiste, justamente, en la suspensión de toda
respuesta a la solicitación dirigida a un sujeto de que pro­
duzca un mensaje, funde un acto, o instituya un límite.
En consecuencia, la forclusión es la no-llegada del signifi­
cante del Nombre-del-Padre en el lugar y en el momento
en que estaba llamado a advenir. Esto permite com­
prender por qué no puede haber acción forclusiva sin la
condición de un llamado que la desencadene. En suma,
para que la operación de forclusión se verifique, es decir,
para que haya carencia de un significante allí donde
debía haber una emergencia del mismo, es necesaria pre­
viamente la incitación de un llamado.

Pero, ¿de dónde viene este llamado? La forclusión es
lo no-respuesta a un mensaje O a una demanda que pro­
viene de una persona en posición tercera respecto de la
relación dual e imaginaria entre el sujeto -futuro psicóti­
co-- y un semejante amado u odiado apasionadamente.

Para un psicoanalista, localizar el origen del llama­
do equivale a indagar el contexto en el cual se ha iniciado
el proceso de la psicosis. La persona que llama a la emer­
gencia del Nombre-del-Padre en el futuro psicótico es, se­
gún Lacan, Un-padre, es decir una persona ·situada en

J

224 www.esnips.com/web/Psique

elementos que lo ocupen circunstancialmente sean múlti­
ples e innumerables.

•
• •

Para que se desencadene la forclusión,
es neeesaria la incitación de un llamado

Pero lo que defme de modo fundamental al Nombre­
del-Padre -y esto es decisivo para comprender el sentido
del concepto lacaniano de forclusión- es el siguiente he­
cho: el significante del Nombre-del·Padre es la respuesta
siempre renovada a un llamado proveniente de un otro,
de un semejante exterior al sujeto. Sólo hay significantes
del Nombre·del·Padre en una sucesión infinita de res·
puestas "llegadas a la luz de lo simbólico". Ahora bien, la
forclusión consiste, justamente, en la suspensión de toda
respuesta a la solicitación dirigida a un sujeto de que pro­
duzca un mensaje, funde un acto, o instituya un límite.
En consecuencia, la forclusión es la no-llegada del signifi­
cante del Nombre-del-Padre en el lugar y en el momento
en que estaba llamado a advenir. Esto permite com­
prender por qué no puede haber acción forclusiva sin la
condición de un llamado que la desencadene. En suma,
para que la operación de forclusión se verifique, es decir,
para que haya carencia de un significante allí donde
debía haber una emergencia del mismo, es necesaria pre­
viamente la incitación de un llamado.

Pero, ¿de dónde viene este llamado? La forclusión es
lo no-respuesta a un mensaje O a una demanda que pro­
viene de una persona en posición tercera respecto de la
relación dual e imaginaria entre el sujeto -futuro psicóti­
co-- y un semejante amado u odiado apasionadamente.

Para un psicoanalista, localizar el origen del llama­
do equivale a indagar el contexto en el cual se ha iniciado
el proceso de la psicosis. La persona que llama a la emer­
gencia del Nombre-del-Padre en el futuro psicótico es, se­
gún Lacan, Un-padre, es decir una persona ·situada en

J

224 www.esnips.com/web/Psique



posición tercera en cualquier relación que tenga por base
la pareja imaginaria yo-objeto", pareja que, con frecuen­
cia, está cargada con una intensa tensión afectiva. Por
ejemplo, el llamado estará encamado "... para la mujer
que acaba de dar a luz en la figura de su esposo, para la
penitente que confiesa su falta en la persona de su confe­
sor, para la muchacha enamorada en el encuentro del pa­
dre del muchacho". Esposo, confesor o padre, todos ellos
son personajes laterales, relativamente menos investidos
por el sujeto que el par/eMiTe de la pareja imaginaria.
Estos distintos personajes -Un-padre-, en apariencia
bastante secundários, juegan sin saberlo el rol principal
en el desencadenamiento de un episodio psicótico.

•
• •

Las dos consecuencias de la forclusióll del
Nombre-del·Pacire: consecuencias

simbólicas e imaginarias

Para concluir, abordemos ahora los efectos produ­
cidos por la forclusión. Distinguiremos de modo esquemá­
tico dos órdenes de consecuencias provocadas por la
forclusión del significante del Nombre-del-Padre: desórde­
nes en lo simbólico y desórdenes en lo imaginario.

Si se verifica la operación forclusión, es decir, si el
Nombre-del-Padre no surge allí donde se lo esperaba, le
suceden en el paciente psicótico una serie de reorganiza­
ciones de elementos simbólicos que trastornan las refe­
rencias habituales del espacio, del tiempo y que, funda­
mentalmente, perturban las representaciones relativas a
su filiación. Todas estas reorganizaciones son inducidas
por la vacante creada en lo simbólico y que Lacan deno­
mina "agujero abierto en el campo del significante". En
tomo a este agujero se va a alzar la edificación de una
nueva realidad que viene a reemplazar a la realidad per­
dida, anterior al advenimiento del acontecimiento forclu-

www.esnips.com/web/Psique 225

posición tercera en cualquier relación que tenga por base
la pareja imaginaria yo-objeto", pareja que, con frecuen­
cia, está cargada con una intensa tensión afectiva. Por
ejemplo, el llamado estará encamado "... para la mujer
que acaba de dar a luz en la figura de su esposo, para la
penitente que confiesa su falta en la persona de su confe­
sor, para la muchacha enamorada en el encuentro del pa­
dre del muchacho". Esposo, confesor o padre, todos ellos
son personajes laterales, relativamente menos investidos
por el sujeto que el par/eMiTe de la pareja imaginaria.
Estos distintos personajes -Un-padre-, en apariencia
bastante secundários, juegan sin saberlo el rol principal
en el desencadenamiento de un episodio psicótico.

•
• •

Las dos consecuencias de la forclusióll del
Nombre-del·Pacire: consecuencias

simbólicas e imaginarias

Para concluir, abordemos ahora los efectos produ­
cidos por la forclusión. Distinguiremos de modo esquemá­
tico dos órdenes de consecuencias provocadas por la
forclusión del significante del Nombre-del-Padre: desórde­
nes en lo simbólico y desórdenes en lo imaginario.

Si se verifica la operación forclusión, es decir, si el
Nombre-del-Padre no surge allí donde se lo esperaba, le
suceden en el paciente psicótico una serie de reorganiza­
ciones de elementos simbólicos que trastornan las refe­
rencias habituales del espacio, del tiempo y que, funda­
mentalmente, perturban las representaciones relativas a
su filiación. Todas estas reorganizaciones son inducidas
por la vacante creada en lo simbólico y que Lacan deno­
mina "agujero abierto en el campo del significante". En
tomo a este agujero se va a alzar la edificación de una
nueva realidad que viene a reemplazar a la realidad per­
dida, anterior al advenimiento del acontecimiento forclu-

www.esnips.com/web/Psique 225



sivo. Lacan, haciendo referencia al título de un artículo de
Freud, "La pérdida de la realidad en la neurosis y en la
psicosis", sostiene que el problema fundamental en el pro­
ceso de una psicosis no es tanto el de la pérdida de la rea­
lidad cuanto el del mecanismo de formación de la nueva
realidad que viene a sustituirla (cf. Escritos 1I, página
524). Precisemos aquí que el problema de la producción
por forclusión de una nueva realidad fue extensamente
desarrollado en nuestro artículo ya citado: "La forclusion
locale: contribution il la tiléorie lacanienne de la forclu­
sion".7

Ya hemos reconocido en el ejemplo del episodio aluci­
natorio del Hombre de los lobos los rasgos sobresalientes
de esta nueva realidad. Se trata de una realidad masiva
por invasiva, enquistada por estar aislada de los demás
acontecimientos, enigmática por ser insensata (ausencia
de significación fálica), compacta porque es tan sólo
tensión psíquica exacerbada y, lo más importante, indis­
cutiblemente verdadera y cierta para el sujeto. Entendá­
monos, verdadera y cierta no porque corresponda a una
realidad tangible y verificable por medio de la prueba fác­
tica, sino porque, ,indiscutiblemente, esta realidad precisa
se dirige a mí solo. Tengo la certeza, no del carácter au­
téntico de tal o cual realidad, sino del hecho de que esta
realidad me concierne. Así, lo que es indiscutible no es la
realidad en sí, sino el hecho de que sea mía. Por lo tanto,
mi "certeza" psicótica reside en la convicción absoluta y
espontánea de que esa realidad es mi realidad, y yo su
único agente.

La otra consecuencia provocada por la forclusión, de
orden imaginario, puede resumirse en una cristalización
de la relación imaginaria del yo psic6tico con un otro ele­
gido, relación cargada con una extrema agresividad eroti­
zada, que puede llegar hasta la desaparición de la imagen
especular y, en el límite, hasta la destrucción mortífera
del semejante. En_este caso se trata, según Lacan, de una

7 En Les yew: de Laure, op. cit, págs. 107-132.

226 wviw.esnips.com/web/Psique

sivo. Lacan, haciendo referencia al título de un artículo de
Freud, "La pérdida de la realidad en la neurosis y en la
psicosis", sostiene que el problema fundamental en el pro­
ceso de una psicosis no es tanto el de la pérdida de la rea­
lidad cuanto el del mecanismo de formación de la nueva
realidad que viene a sustituirla (cf. Escritos 1I, página
524). Precisemos aquí que el problema de la producción
por forclusión de una nueva realidad fue extensamente
desarrollado en nuestro artículo ya citado: "La forclusion
locale: contribution il la tiléorie lacanienne de la forclu­
sion".7

Ya hemos reconocido en el ejemplo del episodio aluci­
natorio del Hombre de los lobos los rasgos sobresalientes
de esta nueva realidad. Se trata de una realidad masiva
por invasiva, enquistada por estar aislada de los demás
acontecimientos, enigmática por ser insensata (ausencia
de significación fálica), compacta porque es tan sólo
tensión psíquica exacerbada y, lo más importante, indis­
cutiblemente verdadera y cierta para el sujeto. Entendá­
monos, verdadera y cierta no porque corresponda a una
realidad tangible y verificable por medio de la prueba fác­
tica, sino porque, ,indiscutiblemente, esta realidad precisa
se dirige a mí solo. Tengo la certeza, no del carácter au­
téntico de tal o cual realidad, sino del hecho de que esta
realidad me concierne. Así, lo que es indiscutible no es la
realidad en sí, sino el hecho de que sea mía. Por lo tanto,
mi "certeza" psicótica reside en la convicción absoluta y
espontánea de que esa realidad es mi realidad, y yo su
único agente.

La otra consecuencia provocada por la forclusión, de
orden imaginario, puede resumirse en una cristalización
de la relación imaginaria del yo psic6tico con un otro ele­
gido, relación cargada con una extrema agresividad eroti­
zada, que puede llegar hasta la desaparición de la imagen
especular y, en el límite, hasta la destrucción mortífera
del semejante. En_este caso se trata, según Lacan, de una

7 En Les yew: de Laure, op. cit, págs. 107-132.

226 wviw.esnips.com/web/Psique



regresión del psicótico al estadio del espejo, "... por cuan­
to la relación con el otro especular se reduce allí a su filo
mortal." (Escritos, pág. 550.)

227

regresión del psicótico al estadio del espejo, "... por cuan­
to la relación con el otro especular se reduce allí a su filo
mortal." (Escritos, pág. 550.)

227





Fragmentos de las
obras de S. Freud y de

J. Lacan sobre la
forclusión

Selección bibliográfica
sobre la forclusión

Fragmentos de las
obras de S. Freud y de

J. Lacan sobre la
forclusión

Selección bibliográfica
sobre la forclusión





Fragmentos de las obras de S.
Freud y de J. Lacan sobre

la forclusión

Freud

La forclusión (aqut proyección) es la expulsión
de una idea sexual que retorna baJo la
forma de una percepción delirante
(flÍemplo de la paranoia)

En una mujer surge el deseo del comercio con el
hombre. Sucumbe a la represión y reaparece bajo la si·
guiente forma: se dice afuera que ella tiene tal deseo, cosa
que e\la niega.

¿Qué sucedió en esta especie de represión y de retor­
no característicos de la paranoia? Una idea -el contenido
del deseo- nacida en el interior ha sido proyectada al ex­
terior; retoma como una realidad percibida contra la cual
puede ahora ejercerse nuevamente la represión, como
oposición (1907).[1]

•
'&es actitudes psíquicas diferentes: la represión,
la aceptación y el rechazo de la castración,
pueden coexistir

Al final coexistían en él [el Hombre de los lobos] dos
corrientes antitéticas, una de las cuales rechazaba la cas­
tración, en tanto que la otra estaba dispuesta a admitirla,
consolándose con la femineidad como compensación. Y

231

Fragmentos de las obras de S.
Freud y de J. Lacan sobre

la forclusión

Freud

La forclusión (aqut proyección) es la expulsión
de una idea sexual que retorna baJo la
forma de una percepción delirante
(<demplo de la paranoia)

En una mujer surge el deseo del comercio con el
hombre. Sucumbe a la represión y reaparece bajo la si·
guiente forma: se dice afuera que ella tiene tal deseo, cosa
que e\la niega.

¿Qué sucedió en esta especie de represión y de retor­
no característicos de la paranoia? Una idea -el contenido
del deseo- nacida en el interior ha sido proyectada al ex­
terior; retoma como una realidad percibida contra la cual
puede ahora ejercerse nuevamente la represión, como
oposición (1907).[1]

•
'&es actitudes psíquicas diferentes: la represión,
la aceptación y el rechazo de la castración,
pueden coexistir

Al final coexistían en él [el Hombre de los lobos] dos
corrientes antitéticas, una de las cuales rechazaba la cas­
tración, en tanto que la otra estaba dispuesta a admitirla,
consolándose con la femineidad como compensación. Y

231



también la tercera, la más antigua y profunda, que se ha·
bía limitado a rechazar la castración sin emitir juicio al·
guno sobre su realidad, podía ser activada todavía
(1918).[2]

•
Rechazar la castración no .ignifica expulBarla al
exterior, .ino tratarla como .i no exiBtiera

Al decir que la rechazó [la castración] nos referimos
a que no quiso saber nada de ella en el sentido de la re·
presión. Tal actitud no suponía juicio alguno sobre su
existencia [de la castración], pero equivalía a hacerla ine·
xistente (1987).[3]

•
• •

Lacan

Lo reprimido y el retorno de lo reprimido .011

homogénea. (neuroBiB), lo rechazado (foreluión)
y el retorno de lo rec1uu:ado .on heterogénea. (p.i.
cOBi.)

Lo que cae bajo la acción de la represión retoma,
pues la represión y el retomo de lo reprimido no son sino
el derecho y el revés de una misma cosa. Lo reprimido
siempre está ahí y se expresa de modo perfectamente aro
ticulado en los síntomas (. ..). En cambio, lo que cae bajo
la acción de la Verwerfung tiene un destino totalmente di·
ferente.[4]

•

232

también la tercera, la más antigua y profunda, que se ha·
bía limitado a rechazar la castración sin emitir juicio al·
guno sobre su realidad, podía ser activada todavía
(1918).[2]

•
Rechazar la castración no .ignifica expulBarla al
exterior, .ino tratarla como .i no exiBtiera

Al decir que la rechazó [la castración] nos referimos
a que no quiso saber nada de ella en el sentido de la re·
presión. Tal actitud no suponía juicio alguno sobre su
existencia [de la castración], pero equivalía a hacerla ine·
xistente (1987).[3]

•
• •

Lacan

Lo reprimido y el retorno de lo reprimido .011

homogénea. (neuroBiB), lo rechazado (foreluión)
y el retorno de lo rec1uu:ado .on heterogénea. (p.i.
cOBi.)

Lo que cae bajo la acción de la represión retoma,
pues la represión y el retomo de lo reprimido no son sino
el derecho y el revés de una misma cosa. Lo reprimido
siempre está ahí y se expresa de modo perfectamente aro
ticulado en los síntomas (. ..). En cambio, lo que cae bajo
la acción de la Verwerfung tiene un destino totalmente di·
ferente.[4]

•

232



Lo. forclusi6n es forclUBi6n del juicio de atribuci6n

El proceso de que se trata aquí bajo el nombre de
Verwerfung (. ..) es exactamente lo que. se opone a la Be·
jahung primaria y constituye como tal lo que es expulsa.
do. (...) La Verwerfung, pues, ha salido al paso de toda
manifestación del orden simbólico, es decir de la Beja·
hung que Freud establece como el proceso primario en
que el juicio atributivo toma su raíz.''''

*
Lo. edBtraei6n 110 simbolizada, 110 llegada a
la luz de lo simb61ico, reaparece en lo real.
Lacan traduce aqut "venoorfen"por "cercenado"
y no por "forclUBi6n"

Pero ¿qué sucede pues con lo que no es dejado ser en
esa Bejahung? Freud nos lo ha dicho previamente, lo que
el sujeto ha cercenado (verworfen) (. ..) de la abertura al
ser no volverá a encontrarse en su historia, si se designa
con ese nombre el lugar donde lo reprimido viene a reapa­
recer. Porque (... ) el sujeto no querrá 'saber nada de ello
en el sentido de la represión". Pues para que hubiese efec­
tivamente de conocer algo de ello en ese sentido, sería neo
cesario que eso saliese de alguna manera a la luz de la
simbolización primordial. Pero, una vez más, ¿qué sucede
con ello? Lo que sucede con ello pueden ustedes verlo: lo
que no ha llegado a la luz de lo simbólico aparece en lo
real.[6l

*
Lo. castraci6n rechazado de lo simb61ico
reaparece en otro lado, en lo real

... todo lo rehusado en el orden simbólico, en el sen­
tido de la Verwerfung [forclusiónl, reaparece en lo real.
(. ..) Que [el Hombre de los lobosl haya rechazado todo ac·

233

Lo. forclusi6n es forclUBi6n del juicio de atribuci6n

El proceso de que se trata aquí bajo el nombre de
Verwerfung (. ..) es exactamente lo que. se opone a la Be·
jahung primaria y constituye como tal lo que es expulsa.
do. (...) La Verwerfung, pues, ha salido al paso de toda
manifestación del orden simbólico, es decir de la Beja·
hung que Freud establece como el proceso primario en
que el juicio atributivo toma su raíz.''''

*
Lo. edBtraei6n 110 simbolizada, 110 llegada a
la luz de lo simb61ico, reaparece en lo real.
Lacan traduce aqut "venoorfen"por "cercenado"
y no por "forclUBi6n"

Pero ¿qué sucede pues con lo que no es dejado ser en
esa Bejahung? Freud nos lo ha dicho previamente, lo que
el sujeto ha cercenado (verworfen) (. ..) de la abertura al
ser no volverá a encontrarse en su historia, si se designa
con ese nombre el lugar donde lo reprimido viene a reapa­
recer. Porque (... ) el sujeto no querrá 'saber nada de ello
en el sentido de la represión". Pues para que hubiese efec­
tivamente de conocer algo de ello en ese sentido, sería neo
cesario que eso saliese de alguna manera a la luz de la
simbolización primordial. Pero, una vez más, ¿qué sucede
con ello? Lo que sucede con ello pueden ustedes verlo: lo
que no ha llegado a la luz de lo simbólico aparece en lo
real.[6l

*
Lo. castraci6n rechazado de lo simb61ico
reaparece en otro lado, en lo real

... todo lo rehusado en el orden simbólico, en el sen­
tido de la Verwerfung [forclusiónl, reaparece en lo real.
(. ..) Que [el Hombre de los lobosl haya rechazado todo ac·

233



ceso a la castración L.) al registro de la función simbóli­
ca, C.. ) tiene un vínculo muy estrecho con el hecho de
haber tenido en la infancia una breve alucinación...[7]

•
La forclusión es forclusión del significante
del Nombre·del·Padre

La Verwerfung será pues considerada por nosotros
como preclusión [forclusión] del significante. En el punto
donde (...) es llamado el Nombre-del-Padre, puede pues
responder en el Otro un puro y simple agujero, el cual por
la carencia del efecto metafórico provocará un agujero co­
rrespondiente en el lugar de la significación fálica.[B]

•
Es en un accidente de este registro [simbólico] y de

lo que en él se cumple, a saber la preclusión [forclusión]
del Nombre-del-Padre en el lugar del Otro, y en el fracaso
de la metáfora paterna, donde designamos el defecto que
da a la psicosis su condición esencial.. .[9]

•
No puede haber forclusión sin la incitación de un
llamado que la preceda y la desencadene

Para que la psicosis se desencadene, es necesario
que el Nombre-del-Padre, verworfen, precluido [forcluido],
es decir sin haber llegado nunca al lugar del Otro, sea lla­
mado allí en oposición simbólica al sujeto.[iO]

234

ceso a la castración L.) al registro de la función simbóli­
ca, C.. ) tiene un vínculo muy estrecho con el hecho de
haber tenido en la infancia una breve alucinación...[7]

•
La forclusión es forclusión del significante
del Nombre·del·Padre

La Verwerfung será pues considerada por nosotros
como preclusión [forclusión] del significante. En el punto
donde (...) es llamado el Nombre-del-Padre, puede pues
responder en el Otro un puro y simple agujero, el cual por
la carencia del efecto metafórico provocará un agujero co­
rrespondiente en el lugar de la significación fálica.[B]

•
Es en un accidente de este registro [simbólico] y de

lo que en él se cumple, a saber la preclusión [forclusión]
del Nombre-del-Padre en el lugar del Otro, y en el fracaso
de la metáfora paterna, donde designamos el defecto que
da a la psicosis su condición esencial.. .[9]

•
No puede haber forclusión sin la incitación de un
llamado que la preceda y la desencadene

Para que la psicosis se desencadene, es necesario
que el Nombre-del-Padre, verworfen, precluido [forcluido],
es decir sin haber llegado nunca al lugar del Otro, sea lla­
mado allí en oposición simbólica al sujeto.[iO]

234



Referencias de los fragmentos
citados

[1] Freud, S. y Jung, C. G.: Correspondllnce (1905­
1914), Gallimard, 1975, tomo 1, pág. 86.

[2] Historia de una neurosis infantil (caso del Hombre
de los lobos), Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obras completas, tomo 11, pág. 1987.

[3] [bid.
[4] El Seminario 3, Las psicosis, Barcelona, Paidós,

1984, pág. 24.
[5] "Respuesta al comentario de Jean Hyppolite sobre la

'vemeinung' de Freud", en Escritos [, Argentina, Si­
glo XXI, 1975, pág. 372.

[6] [bid., págs. 372-373.
[7] El Seminario 3, Las psicosis, op. cit., págs. 24-25.
[8] "De una cuestión preliminar a todo tratamiento po­

sible de la psicosis", en Escritos lI, Argentina, Siglo
XXI, 1975, pág. 540.

[9] [bid., pág. 556.
[10] [bid., pág. 558.

235

Referencias de los fragmentos
citados

[1] Freud, S. y Jung, C. G.: Correspondllnce (1905­
1914), Gallimard, 1975, tomo 1, pág. 86.

[2] Historia de una neurosis infantil (caso del Hombre
de los lobos), Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obras completas, tomo 11, pág. 1987.

[3] [bid.
[4] El Seminario 3, Las psicosis, Barcelona, Paidós,

1984, pág. 24.
[5] "Respuesta al comentario de Jean Hyppolite sobre la

'vemeinung' de Freud", en Escritos [, Argentina, Si­
glo XXI, 1975, pág. 372.

[6] [bid., págs. 372-373.
[7] El Seminario 3, Las psicosis, op. cit., págs. 24-25.
[8] "De una cuestión preliminar a todo tratamiento po­

sible de la psicosis", en Escritos lI, Argentina, Siglo
XXI, 1975, pág. 540.

[9] [bid., pág. 556.
[10] [bid., pág. 558.

235



Selección bibliográfica sobre
la forc1usión

FREUD,S.

1894"Les psychonévroses de défense", en NélJrose,
psychose et peroersion, P.U.F., 1973, págs. 1-14. [Hay
versión en castellano: Las neuropsicosis ck defensa,
Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas,
tomo l.]

1896 "Nouvelles remarques sur les psychonevroses de dé­
fense", en NelJrose, psychose et peroersion, op. cit.,
págs. 61-81. [Hay versión en castellano: Las neu­
ropsicosis de defensa, Madrid, Biblioteca Nueva,
1973, Obras completas, tomo l.]

1911 "Remarques psychanalytiques sur l'autobiographie
d'un cas de paranoia. (Le président Schreber)", en
Cinq Psychanalyses, P.U.F., 1954, págs. 312-315
[Hay versión en castellano: Obseroaciones psicoana­
Uticas sobre un caso de paranoia autobiográfica­
mente descrito (caso "Schreber"), Madrid, Biblioteca
Nueva, 1973, Obras completas, tomo II.]

1918"Extrait de I'histoire d'une nevrose infantile.
(L'Homme aux loups)", en Cinq PsychanalYBes, op.
cit., págs. 384-385, 389-390. [Hay versión en caste­
llano Historia de una neurosis infantil (caso ckl
"Hombre ck los lobos"), Madrid, Biblioteca Nueva,
1973, Obras completas, tomo II.]

236

Selección bibliográfica sobre
la forc1usión

FREUD,S.

1894"Les psychonévroses de défense", en NélJrose,
psychose et peroersion, P.U.F., 1973, págs. 1-14. [Hay
versión en castellano: Las neuropsicosis ck defensa,
Madrid, Biblioteca Nueva, 1973, Obras completas,
tomo l.]

1896 "Nouvelles remarques sur les psychonevroses de dé­
fense", en NelJrose, psychose et peroersion, op. cit.,
págs. 61-81. [Hay versión en castellano: Las neu­
ropsicosis de defensa, Madrid, Biblioteca Nueva,
1973, Obras completas, tomo l.]

1911 "Remarques psychanalytiques sur l'autobiographie
d'un cas de paranoia. (Le président Schreber)", en
Cinq Psychanalyses, P.U.F., 1954, págs. 312-315
[Hay versión en castellano: Obseroaciones psicoana­
Uticas sobre un caso de paranoia autobiográfica­
mente descrito (caso "Schreber"), Madrid, Biblioteca
Nueva, 1973, Obras completas, tomo II.]

1918"Extrait de I'histoire d'une nevrose infantile.
(L'Homme aux loups)", en Cinq PsychanalYBes, op.
cit., págs. 384-385, 389-390. [Hay versión en caste­
llano Historia de una neurosis infantil (caso ckl
"Hombre ck los lobos"), Madrid, Biblioteca Nueva,
1973, Obras completas, tomo II.]

236



1925"La négation", en Résultats, Idées, Probl~mes, Il,
P.U.F., 1985, págs. 135-139. [Hay versión en caste­
llano: La negacwn, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obras completas, tomo 111.)

LACAN,J.

Le &minaire, libro 111, Les Psychoses, Seuil, 1981,
págs, 21-22, 57·58, 94-96, 99·100, 166, 170-171, 177,
228·229,286, 361 [Hay versión en castellano: Semi­
nario 3. Las psicosis, Barcelona, Paidós, 1983.]

EcritB, Seuil, 1966, págs. 386-392, 558, 563-564, 575­
583. [Hay versión en castellano: Escritos 1 y
Escritos n, Méllico, Siglo XXI, 1970 Y1978 respecti­
vamente.]

oo. ou pire (seminario inédito), lección del 9 de febre­
ro de 1972.

*
* *

Aparitio, S., "La forclusion, préhistoire d'un concept", en
Ornicar? n" 28, 1984, págs. 83-105.

Aulagnier, P., La violence de l'interprétation, P.U.F., 1975,
pág. 207. [Hay versión en castellano La violencia de
la interpretacwn.l

Dreyfuss, J.-P., "Un cas de mélancolie", Littoral, nros. 11­
12,1984, págs. 178-179, 182-191.

Juranville, A., Lacan et la philosophie, P.U.F., 1984, págs.
268-276.

Laplanche, J. y Pontalis, J.-B., artículo "Forclusion", en

237

1925"La négation", en Résultats, Idées, Probl~mes, Il,
P.U.F., 1985, págs. 135-139. [Hay versión en caste­
llano: La negacwn, Madrid, Biblioteca Nueva, 1973,
Obras completas, tomo 111.)

LACAN,J.

Le &minaire, libro 111, Les Psychoses, Seuil, 1981,
págs, 21-22, 57·58, 94-96, 99·100, 166, 170-171, 177,
228·229,286, 361 [Hay versión en castellano: Semi­
nario 3. Las psicosis, Barcelona, Paidós, 1983.]

EcritB, Seuil, 1966, págs. 386-392, 558, 563-564, 575­
583. [Hay versión en castellano: Escritos 1 y
Escritos n, México, Siglo XXI, 1970 Y1978 respecti­
vamente.]

oo. ou pire (seminario inédito), lección del 9 de febre­
ro de 1972.

*
* *

Aparitio, S., "La forclusion, préhistoire d'un concept", en
Ornícar? n" 28, 1984, págs. 83-105.

Aulagnier, P., La violence de l'interprétation, P.U.F., 1975,
pág. 207. [Hay versión en castellano La violencia de
la interpretacwn.l

Dreyfuss, J.-P., "Un cas de mélancolie", Littoral, nros. 11­
12,1984, págs. 178-179, 182-191.

Juranville, A., Lacan et la philosophie, P.U.F., 1984, págs.
268-276.

Laplanche, J. y Pontalis, J.-B., artículo "Forclusion", en

237



-,

Vocabulaire de la psychanalyse, P.U.F., 1967, pág.
163-167. [Hay versión en castellano: uForc!usión", en
Diccionario de psicoanálisis.]

Leclaire, S., UA propos de I'épisode psychotique de L'Hom­
me aux loups", en La Psychanalyse, n· 4, 1958.

Nasio, J.-D., "La forclusion fondamental", en L'incons­
cient avenir, Bourgois, 1980, págs. 189-201.

"La forclusion locale: contribution A la théorie laca­
nienne de la forclusion", en Les yeux de Laure. Le
concept d'objet a dans la théone de J. Lacan, Aubier,
1987, págs. 107-148.

-,

238

~aissance d'une hallucination", en Etudes Freu­
diennes, n· 29, abril 1987.

-,

Vocabulaire de la psychanalyse, P.U.F., 1967, pág.
163-167. [Hay versión en castellano: uForc!usión", en
Diccionario de psicoanálisis.]

Leclaire, S., UA propos de I'épisode psychotique de L'Hom­
me aux loups", en La Psychanalyse, n· 4, 1958.

Nasio, J.-D., "La forclusion fondamental", en L'incons­
cient avenir, Bourgois, 1980, págs. 189-201.

"La forclusion locale: contribution A la théorie laca­
nienne de la forclusion", en Les yeux de Laure. Le
concept d'objet a dans la théone de J. Lacan, Aubier,
1987, págs. 107-148.

-,

238

~aissance d'une hallucination", en Etudes Freu­
diennes, n· 29, abril 1987.



(viene de la página 4)

JOEL DOR Introducción a la lectura
de Ltu:an

FRANI;OIS PERRIER Vllljes extraordinarios por
translacania

STUART SCHNEIDERMAN Lacan: la muerte de un héroe
intelectual

JULIA KRISTEVA (El) Trabajo de la metáfora
OCTAVE l\1ANNONI y OTROS

OCTAVE l\1ANNONI y OTROS La crisis de la adolescencia

DENIS VASSE El peso de lo real: el
sufrimiento

JUAN DAVID NASIO El magnífico niño del
psicoanálisis

l\1AUD l\1ANNONI El síntoma y el saber

MARIO FRANCIONI Psicoanálisis, lingüística y
epistenologio
en Jacques Ltu:an

SERGE LECLAIRE Un encantamiento que se
rompe

JACQUES SÉDAT y OTROS ¿Retorno Lacan?

SARAH KOFMAN El enigma de la mujer

FREUD • ZWEIG Correspondencia
Freud· Zweig

OSCAR MAsoTTA Lecciones de introducción
alpsicoánalisis

(viene de la página 4)

JOEL DOR Introducción a la lectura
de Ltu:an

FRANI;OIS PERRIER Vllljes extraordinarios por
translacania

STUART SCHNEIDERMAN Lacan: la muerte de un héroe
intelectual

JULIA KRISTEVA (El) Trabajo de la metáfora
OCTAVE l\1ANNONI y OTROS

OCTAVE l\1ANNONI y OTROS La crisis de la adolescencia

DENIS VASSE El peso de lo real: el
sufrimiento

JUAN DAVID NASIO El magnífico niño del
psicoanálisis

l\1AUD l\1ANNONI El síntoma y el saber

MARIO FRANCIONI Psicoanálisis, lingüística y
epistenologio
en Jacques Ltu:an

SERGE LECLAIRE Un encantamiento que se
rompe

JACQUES SÉDAT y OTROS ¿Retorno Lacan?

SARAH KOFMAN El enigma de la mujer

FREUD • ZWEIG Correspondencia
Freud· Zweig

OSCAR MAsoTTA Lecciones de introducción
alpsicoánalisis


	000 0 portada.jpg
	002.tif
	003.tif
	005.tif
	006.tif
	007.tif
	008.tif
	009.tif
	010.tif
	011.tif
	012.tif
	013.tif
	014.tif
	015.tif
	016.tif
	017.tif
	018.tif
	019.tif
	020.tif
	021.tif
	022.tif
	023.tif
	024.tif
	025.tif
	026.tif
	027.tif
	028.tif
	029.tif
	030.tif
	031.tif
	032.tif
	033.tif
	034.tif
	035.tif
	036.tif
	037.tif
	038.tif
	039.tif
	040.tif
	041.tif
	042.tif
	043.tif
	044.tif
	045.tif
	046.tif
	047.tif
	048.tif
	049.tif
	050.tif
	051.tif
	052.tif
	053.tif
	054.tif
	055.tif
	056.tif
	057.tif
	058.tif
	059.tif
	060.tif
	061.tif
	062.tif
	063.tif
	064.tif
	065.tif
	066.tif
	067.tif
	068.tif
	069.tif
	070.tif
	071.tif
	072.tif
	073.tif
	074.tif
	075.tif
	076.tif
	077.tif
	078.tif
	079.tif
	080.tif
	081.tif
	082.tif
	083.tif
	084.tif
	085.tif
	086.tif
	087.tif
	088.tif
	089.tif
	090.tif
	091.tif
	092.tif
	093.tif
	094.tif
	095.tif
	096.tif
	097.tif
	098.tif
	099.tif
	100.tif
	101.tif
	102.tif
	103.tif
	104.tif
	105.tif
	106.tif
	107.tif
	108.tif
	109.tif
	110.tif
	111.tif
	112.tif
	113.tif
	114.tif
	115.tif
	116.tif
	117.tif
	118.tif
	119.tif
	120.tif
	121.tif
	122.tif
	123.tif
	124..tif
	125.tif
	126.tif
	127.tif
	128.tif
	129.tif
	130.tif
	131.tif
	132.tif
	133.tif
	134.tif
	135.tif
	136.tif
	137.tif
	138.tif
	139.tif
	140.tif
	141.tif
	142.tif
	143.tif
	144.tif
	145.tif
	146.tif
	147.tif
	148.tif
	149.tif
	150.tif
	151.tif
	152.tif
	153.tif
	154.tif
	155.tif
	156.tif
	157.tif
	158.tif
	159.tif
	160.tif
	161.tif
	162.tif
	163.tif
	164.tif
	165.tif
	166.tif
	167.tif
	168.tif
	169.tif
	170.tif
	171.tif
	172.tif
	173.tif
	174.tif
	175.tif
	176.tif
	177.tif
	178.tif
	179.tif
	180.tif
	181.tif
	182.tif
	183.tif
	184.tif
	185.tif
	186.tif
	187.tif
	188.tif
	189.tif
	190.tif
	191.tif
	192.tif
	193.tif
	194.tif
	195.tif
	196.tif
	197.tif
	198.tif
	199.tif
	200.tif
	201.tif
	202.tif
	203.tif
	204.tif
	205.tif
	206.tif
	207.tif
	208.tif
	209.tif
	210.tif
	211.tif
	212.tif
	213.tif
	214.tif
	215.tif
	216.tif
	217.tif
	218.tif
	219.tif
	220.tif
	221.tif
	222.tif
	223.tif
	224.tif
	225.tif
	226.tif
	227.tif
	228.tif
	229.tif
	230.tif
	231.tif
	232.tif
	233.tif
	234.tif
	235.tif
	236.tif
	237.tif
	238.tif
	239.tif



